
PONTYFIKAT 
DIALOGU





PONTYFIKAT DIALOGU

Kraków–Wadowice 2025

Redakcja naukowa: 
Damian Wąsek, Marek Gilski, Łukasz Piórkowski

Jak Jan Paweł II otwierał Kościół na świat



Copyright © by Muzeum Dom Rodzinny Ojca Świętego Jana Pawła II 
             w Wadowicach, 2025

Recenzenci:
ks. prof. dr hab. Szymon Drzyżdżyk 
ks. dr hab. Krystian Kałuża, prof. UO

Recenzent wydawniczy:
ks. dr Wojciech Baran

Korekta:
Sylwia Sperling

Opracowanie graficzne, dtp i projekt okładki:
Tomasz Sekunda

Wydanie I

ISBN 978-83-973548-8-3                   ISBN 978-83-68252-83-5

Wydawnictwo «scriptum»
Tomasz Sekunda

tel. +48 604 532 898
e-mail: 

scriptum@wydawnictwoscriptum.pl
www.wydawnictwoscriptum.pl

Druk:
Drukarnia Totem

Muzeum Dom Rodzinny Ojca Świętego 
Jana Pawła II w Wadowicach
ul. Kościelna 7, 34-100 Wadowice
tel. 33 823 35 55
e-mail: muzeum@domjp2.pl
www.domjp2.pl 



5

Spis treści

Robert Tyrała
Karol Wojtyła/Jan Paweł II w dialogu ze światem _____________ 7

 Wykaz skrótów ______________________________________ 10

Damian Wąsek, Marek Gilski
Relacja Kościoła i świata w votach biskupów zza żelaznej kurtyny 
na Sobór Watykański II jako kontekst nauczania Jana Pawła II ___ 11

Albert Wołkiewicz
Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu. 
Ekologiczny wymiar pontyfikatu Jana Pawła II ______________ 39

Tereza Huspeková CHR
Więcej niż pióropusz: Jan Paweł II a dialog międzykulturowy ___ 61

Andrzej Napiórkowski OSPPE
Kościelna globalizacja solidarności wobec migrantów 
i uchodźców _________________________________________ 91

Sławomir Zieliński
Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe ________ 123



6 5

Adam Sejbuk CM
Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców państwowych 
i polityków krajowych _______________________________ 163

Lech Wołowski
Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej _______________ 195

Antoni Nadbrzeżny
Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym ____ 231

Andrzej Muszala
Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne ______________ 261

Krzysztof Marcyński SAC
Strategia komunikacyjna Jana Pawła II dla dziennikarzy 
i mediów _________________________________________ 291

Przemysław Artemiuk
Jan Paweł II otwarty na świat literatury ___________________ 329

Łukasz Piórkowski 
Jan Paweł II otwarty na świat artystów: w stronę rekapitulacji 
myślenia Jana Pawła II o kulturze i chrześcijańskich inspiracjach 
dla sztuki _________________________________________ 351

Spis treści



5

Robert Tyrała
Rektor Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie

Karol Wojtyła/Jan Paweł II w dialogu ze światem

Papież Jan Paweł II, już jako ksiądz i biskup w Krakowie, dał się po-
znać jako człowiek dialogu. Relacja z drugim człowiekiem była 
dla niego niezwykle ważna. Nie tylko o niej pisał i mówił, ale 

przede wszystkim realizował ją w codziennym życiu. Jego stosunek 
zarówno do duchownych, jak i do świeckich był wręcz wzorcowy, 
zawsze nacechowany głębokim szacunkiem. Potrafił słuchać, szukał 
kontaktu z każdym, nie obawiał się spotkania i nie miał komplek-
sów w relacjach z innymi. Wspominający jego zachowanie mówią, 
że przed rozmową z drugim człowiekiem pogłębiał swoją więź z Bo-
giem na modlitwie. Być może właśnie dlatego prowadzony przez 
niego dialog był tak owocny. 

W tym kontekście szczególnie interesujące jest przemówienie 
papieża Jana Pawła II do polskich biskupów na Jasnej Górze w 1979 
roku, podczas jego pierwszej pielgrzymki do ojczyzny. Papież pod-
kreślał wówczas, że „w dialogu trzeba jasno mówić, kim ja jestem, 
żebym mógł jasno rozmawiać z kimś drugim, który jest inny. Trzeba 
bardzo jasno to mówić, bardzo stanowczo, kim ja jestem, kim ja chcę 



8 5

być i kim chcę pozostać. Zdajemy sobie sprawę z tego, że ów dialog 
nie może być łatwy, gdy prowadzi się go ze stanowiska diametral-
nie przeciwnych założeń światopoglądowych, ale musi być wrażliwy 
i skuteczny, jeśli domaga się tego dobro człowieka, dobro narodu 
i wreszcie dobro ludzkości (…) Przejrzystość zasad, ich zgodność 
z praktyką jest źródłem siły moralnej”1. Jakże aktualne pozostają 
te słowa także dziś! Jeśli dialog, który dzisiaj prowadzimy, ma być 
owocny, to z całą pewnością sami powinniśmy wiedzieć, czego ocze-
kujemy od drugiej osoby. Musimy być pewni własnego stanowiska, 
ale jednocześnie otwarci na słuchanie. Taka postawa daje szansę na 
lepsze zrozumienie drugiego człowieka, nawet gdy reprezentuje od-
mienny sposób myślenia.

Nie dziwi więc, że redaktorzy tej wyjątkowej „Księgi Dialogu” 
postawili przed wybitnymi specjalistami, a także przed czytelnikiem, 
aktualne i ważne tematy. Wśród nich znalazło się m.in. otwarcie 
papieża na świat przyrody, różne kultury, migrantów i uchodźców, 
organizacje międzynarodowe, a co za tym idzie – także na przywód-
ców państw i polityków, ludzi pracy, środowiska akademickie, me-
dyków, dziennikarzy, literatów i artystów. Te relacje były wzorcowe, 
zarówno dla duchownych, jak i świeckich, dla każdego, komu powie-
rzono choćby najmniejszą odpowiedzialność w Kościele, państwie 
czy świecie. 

Bogate zestawienie tematyczne tak wyjątkowych zagadnień nie 
jest zadaniem łatwym, ale jak widać możliwym do zrealizowania, za 
co autorom należą się szczere podziękowania Wyrazy wdzięczności 
kierujemy także do Muzeum Dom Rodzinny Jana Pawła II w Wado-
wicach. 
1 Jan Paweł II, Przemówienie do Konferencji Episkopatu Polski, Częstochowa, 

5 czerwca 1979, nr 3, w: Gaude Mater Polonia: pierwsza pielgrzymka czerwiec 
1979 r., A. Sujka (red.), Wydawnictwo M, Kraków 2010, s. 128. 

Robert Tyrała



95

Na zakończenie warto wyrazić nadzieję, że czytelnik sięgający po 
tę książkę nie tylko pogłębi swoją wiedzę na temat dialogu, ale także 
uzyska wiele cennych podpowiedzi, jak prowadzić go ze współcze-
snym światem. 

Kraków, 26 sierpnia 2025 roku
Uroczystość NMP Częstochowskiej

Karol Wojtyła/Jan Paweł II w dialogu ze światem



Wykaz skrótów

AG  Sobór Watykański II, Dekret o działalności misyjnej Ad gentes divinitus, 
18 XI 1965

GS  Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie 
współczesnym Gaudium et spes, 7 XII 1965

LG  Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele Lumen gen-
tium, 18 XI 1964

NA  Sobór Watykański II, Deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrze-
ścijanskich Nostra aetate, 28 X 1965

KKK Katechizm Kościoła katolickiego, 11 X 1992

CA  Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus, 1 V 1991
CL  Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Christifideles laici, 30 XII 1988
DV Jan Paweł II, Encyklika Dominum et Vivificantem, 18 V 1986
EV  Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae, 25 III 1995
FC Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Familiaris consortio, 22 XI 1981
FR Jan Paweł II, Encyklika Fides et ratio, 14 IX 1998
LE  Jan Paweł II, Encyklika Laborem exercens, 14 IX 1981
RC  Jan Paweł II, Adhortacja apostolska Redemptoris custos, 15 VIII 1989
RH  Jan Paweł II, Encyklika Redemptor hominis, 4 III 1979
RMis  Jan Paweł II, Encyklika Redemptoris missio, 7 XII 1990
SD  Jan Paweł II, List apostolski Salvifici doloris, 11 II 1984
SRS  Jan Paweł II, Encyklika Sollicitudo rei socialis, 30 XII 1987

LS  Franciszek, Encyklika Laudato si’, 24 V 2015



5
Damian Wąsek
ORCID: 0000-0003-1349-1411 
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 

Marek Gilski
ORCID: 0000-0003-4588-2038 
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Relacja Kościoła i świata w votach biskupów 
zza żelaznej kurtyny na Sobór Watykański II 
jako kontekst nauczania Jana Pawła II

Definiując Objawienie, Edward Schillebeeckx napisał, że nie ist-
nieje nuda vox Dei. Każda interwencja Boga w świat posiada swój 
kontekst. Poznanie tego kontekstu jest konieczne do właściwej 

interpretacji Objawienia zarówno na poziomie treści, jak i wydarze-
nia1. Choć flamandzkiemu teologowi chodziło o głos Boga, może-
my założyć, że podobnie jest z każdą inną informacją i wydarzeniem. 
Wszystkie padają w kontekście i tak powinny być czytane i interpreto-
wane. Z uwagi na charakter soborów powszechnych pojawiały się tam 

1 Por. E. Schillebeeckx, O katolickie zastosowanie hermeneutyki. Tożsamość wiary 
w toku jej reinterpretacji, „Znak” 1968, t. 7–8(169–170), s. 978–979.



12 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

głosy z różnych kontekstów. Identyfikacja ich w kluczu geograficznym 
i społeczno-politycznym może przyczynić się do lepszego zrozumienia 
tych stanowisk. Jest także szansą na znalezienie szerokich uzasadnień 
dla rozłożenia akcentów w wypowiedziach poszczególnych ojców so-
borowych.

Celem tekstu jest pokazanie kontekstualności głosów soborowych 
zza żelaznej kurtyny. Zdecydowaliśmy się na realizację tego celu w ob-
szarze relacji Kościoła i świata, ponieważ tam najlepiej widać spotkanie 
katolicyzmu z socjalistycznym ustrojem społeczno-politycznym. Za-
wężony został również zakres tych głosów do propozycji nadesłanych 
na Sobór. Celem takiego ograniczenia było wyeksponowanie tych sta-
nowisk, na które w największym stopniu wpływał kontekst lokalny. 
Uwagi formułowane podczas samych obrad były już bowiem wynikiem 
spotkań i reakcją na kwestie podejmowane przez innych, a nie tylko 
głosem Kościołów lokalnych z terenów dotkniętych reżimem. Nakre-
ślenie takiego obrazu wydaje się właściwym kontekstem dla myślenia 
Karola Wojtyły, a później Jana Pawła II o relacji Kościoła i świata, a tym 
samym niesie szansę na lepsze zrozumienie zarówno soborowych, jak 
i posoborowych inicjatyw papieża Polaka w tym zakresie. 

Zagadnieniem soborowej obecności biskupów zza żelaznej kurtyny 
już się zajmowano. W 2016 roku ukazała się książka pod redakcją Pio-
tra H. Kosickiego: Vatican II. Behind the Iron Curtain. Pięciu autorów 
przedstawiło tam szeroki przegląd sytuacji czterech różnych krajów 
rządzonych przez komunistów – Węgier2, Jugosławii3, Czechosłowacji4 

2 Á. von Klimó, Two – Vatican II and Hungary, w: Vatican II. Behind the Iron Cu-
rtain, P.H. Kosicki (ed.), The Catholic University of America Press, Washington 
DC 2016, s. 50–74.

3 I. Banac, Three – Vatican II and Yugoslavia, w: Vatican II. Behind the Iron Cur-
tain, s. 75–98.

4 J.R. Felak, Four – Vatican II and Czechoslovakia, w: Vatican II. Behind the Iron 
Curtain, s. 99–126.



135Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

i Polski5 – w relacji do Soboru Watykańskiego II. Całość poprzedzo-
na została ogólną refleksją o odniesieniu Kościoła epoki Soboru do 
kwestii „zimnej wojny”6. Propozycja Kosickiego, jak sam zaznaczył, 
była pierwszą, która podjęła kwestię wkładu niektórych przedstawi-
cieli bloku komunistycznego w Vaticanum II7. Nie zawiera ona jednak 
udokumentowania i analizy głosów biskupów zza żelaznej kurtyny, 
a jedynie daje ogólną panoramę sytuacji Kościoła w tych krajach za-
równo przed Soborem oraz w trakcie jego trwania, jak i po Soborze. 
Chociaż wskazuje imiennie na osoby uczestniczące w Vaticanum II, to 
jednak nie ukazuje nadesłanych przez nich propozycji. W opisie status 
quaestionis warto także zwrócić uwagę na książkę: Pressed by a Double 
Loyalty. Hungarian Attendance at the Second Vatican Council, 1959–
1965, opublikowaną przez Andrása Fejérdy’ego również w 2016 roku. 
Węgierski historyk Kościoła w trzech odsłonach zaprezentował sytu-
ację w jego kraju przed, w trakcie i po Soborze Watykańskim II8. Po-
dobnie jak u Kosickiego, głównym obszarem jego zainteresowań była 
jednak nie tyle szczegółowa analiza teologiczna soborowych głosów, 
ile relacja Stolicy Apostolskiej i Węgier w interesującym go okresie. 
Kontekstem polskim zajmuje się Michał Białkowski, ale i jego publi-
kacje koncentrują się głównie na elementach historycznych9. Z uwagi 

5 P.H. Kosicki, Five – Vatican II and Poland, w: Vatican II. Behind the Iron Cur-
tain, s. 127–198.

6 G.P. Fogarty, One – Vatican II and the Cold War, w: Vatican II. Behind the Iron 
Curtain, s. 27–49.

7 Por. P.H. Kosicki, Introduction, w: Vatican II. Behind the Iron Curtain, s. 7.
8 A. Fejérdy, Pressed by a double loyalty. Hungarian attendance at the Second Vati-

can Council, 1959–1965, CEU Press Central European University Press, Buda-
pest-New York 2016.

9 M. Białkowski, Wokół Soboru Watykańskiego II. Studia i szkice, Dom Wydaw-
niczy MARGRAFSEN, Toruń 2016; M. Białkowski, Protokoły konferencji pol-
skich ojców soborowych. Zbiór dokumentów 1962–1965, Gaudium, Lublin 2019; 
M. Białkowski, Sobór Watykański II. Polska historia, Wydawnictwo Mt 5,14. 



14 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

na stawiane tam akcenty, wspomniane powyżej opracowania nie sta-
nowią więc podstawowych źródeł naszego artykułu. Interesują nas bo-
wiem nie tyle kwestie identyfikacji ojców soborowych, ich biogramy 
i konteksty ich wystąpień, ile diagnoza współczesnego świata, obecna 
w votach. Soborowe propozycje biskupów przedstawiamy w oparciu 
o Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II Apparando.

W prezentowanym tekście przyjęliśmy metodę hermeneutyki teo-
logicznej, ponieważ ona wydaje się dostarczać najlepszych narzędzi do 
refleksji akcentującej kontekstualność twierdzeń teologicznych.

Wyróżniamy sześć zagadnień, w których kontekstualizacja jest naj-
bardziej widoczna. Każde z nich ilustrujemy wskazaniem na inicjaty-
wę w późniejszym nauczaniu Jana Pawła II, by udowodnić wspomnia-
ną kontekstualność. W zakończeniu formułujemy kilka wniosków, 
które można traktować jako wskazówki dla Kościoła powszechnego 
dziś, płynące w dobie okołosoborowej zza żelaznej kurtyny.

1. Apele do społeczności międzynarodowej jako metoda działania 
Kościoła w świecie

Jeszcze przed rozpoczęciem Soboru Watykańskiego II od kilku bi-
skupów zza żelaznej kurtyny napłynęły propozycje, aby w fundamen-
talnych dla rodzaju ludzkiego kwestiach zaapelować do społeczności 
międzynarodowej, nie tylko do katolików, ale także do wszystkich 
narodów. Wielu miało jeszcze w pamięci zakończoną kilkanaście lat 
wcześniej drugą wojnę światową. Stąd też były to głównie apele o uni-
kanie wojny, o pokój, o nieużywanie broni atomowej, ale także z racji 
kontekstu politycznego – o wolność, o przestrzeganie praw człowieka 
i Kościoła.

Muzeum Jana Pawła II i Prymasa Wyszyńskiego, Warszawa 2022; M. Białkowski, 
Polscy ojcowie Soboru Watykańskiego II. Wstęp do badań nad episkopatem Kościoła 
katolickiego w PRL, „Studia Pelplińskie” 2019, t. 53, s. 33–74.



155Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

Josip Ujčić postulował skierowanie przez Sobór apelu do wszyst-
kich narodów, aby w przypadku wybuchu wojny powstrzymano się od 
użycia broni atomowej, bo to mogłoby doprowadzić do zniszczenia 
całego rodzaju ludzkiego. Biskup Belgradu w swoim votum z marca 
1960 roku pozwolił sobie na przedstawienie dwóch sytuacji hipote-
tycznych. Gdyby dziś jakiś żołnierz, który od stu lat leży na cmentarzu, 
zobaczył, jakimi pociskami niszczone są miasta, z pewnością uznałby 
to za coś okropnego, bo kiedyś żołnierze byli silniejsi i bardziej ludz-
cy. A gdyby dziś państwo Omega wszczęło wojnę przeciwko państwu 
Omikron, używając broni atomowej, kto przekonałby obywateli pań-
stwa Omikron, że nie jest czymś godziwym odpowiedzieć podobną 
bronią? Czy można byłoby od nich wymagać, żeby dobrowolnie pod-
dali się wrogom? W przekonaniu biskupa Belgradu użycie broni ato-
mowej jest niegodziwe nawet w sytuacji wojny obronnej. Jest to czyn 
wewnętrznie zły (intrinsece malus)10.

Będąc przekonanym o wyjątkowym autorytecie moralnym (spec-
tatissima auctoritas moralis) Soboru także dla niekatolików, Ujčić 
proponował, aby zaapelować do wszystkich narodów (omnes natio-
nes monere) o powstrzymanie się, w wypadku wojny, od użycia broni 
atomowej, ponieważ takie działanie spowodowałoby niepowetowane 
szkody dla całego rodzaju ludzkiego11.

10 „Sed si quis miles, qui iam centum annos in coemeterio Magentae iacet, hodie vi-
deret, qualibus globulis urbes nunc ex aere obruantur, certe exclamaret ‘horribile’, 
‘nos eramus milites fortiores et humaniores” (…) Supponamus: respublica omega 
infert bellum reipublicae Omikron, utens armis ‘atomicis’ … quis persuadebit ci-
vibus Omikron, ipsis non esse licitum similibus armis respondebit? Numquid ab 
eis postulare possumus, ut se omnino arbitrio hostis tradant”. Acta et Documenta 
Concilio Oecumenico Vaticano II Apparando. Series I: Antepraeparatoria. Volumen 
II. Pars II: Europa, Typis Polyglottis Vaticanis 1961, s. 534 [dalej: Antepraepara-
toria. Volumen II. Pars II: Europa]. 

11 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 534. 



16 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

Stefan Wyszyński w swoim votum z września 1959 roku postulo-
wał w ogóle publiczne potępienie wojny. Arcybiskup Gniezna wyraził 
przy tym świadomość, że wojna ciągle jeszcze pozostaje największym 
niebezpieczeństwem (summo periculo) dla całego rodzaju ludzkiego. 
Sugerował, żeby Kościół, odwołując się do swojego najwyższego auto-
rytetu (summa ipsius auctoritate), potępił rozwiązywanie konfliktów 
za pomocą wojny jako coś nieludzkiego (inhumanum) i z gruntu nie-
godziwego (funditiusque nefarium). W jego mniemaniu Kościół nie 
powinien jednak ograniczyć się do potępienia wojny, lecz winien we-
zwać i zachęcić wszystkie narody na całym świecie (omnesque totius or-
bis terrarum nationes invitarit et commonendo) do wyzbycia się w ogóle 
broni i przeznaczenia środków, które idą na zbrojenia, na pomoc so-
cjalną i humanitarną12.

Prymas Polski zaproponował także skierowanie przez Sobór listu 
do wszystkich przywódców religii i wyznań, do filozofów, ludzi nauki 
cieszących się autorytetem z zaproszeniem do zapoznania się z Ewange-
lią. Chodziło mu o uroczystą deklarację (sollemnis proclamatio). Zasu-
gerował, aby została opublikowana w dziennikach. Miała ona zawierać 
nie tylko zaproszenie skierowane do przywódców religii i wyznań, ale 
prezentować także aspekt historyczny każdej religii i wyznania wraz 
z wpływem na kulturę i rozwój moralny ludzi, najważniejsze prawdy 
wiary i moralności wraz ze wskazaniem elementów wspólnych z nauką 
Kościoła, prawdy specyficzne dla Kościoła zarówno z ich wpływem na 
rozwój filozofii, moralności, jak i z opisem relacji człowieka do Boga. 
Deklaracja miała również ukazywać nauczanie Kościoła na temat rela-
cji wiara–nauka wraz z historycznym ujęciem tej problematyki13.
12 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 685. Wyszyński napisał: 

„ut armis exutis illud ‘immane quantum opum’, pro belli aparatu necessaarium, 
ad sortem hominum, inopia afflictorum egestateque oppressorum, allevandam, 
expendi posset”.

13 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 680.



175Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

Węgierski biskup Lajos Shvoy postulował uroczyste ogłoszenie 
(sollemniter determinet et declaret) przez Sobór deklaracji o prawach 
Kościoła. Chodziło mu przede wszystkim o wolność w obszarze ko-
munikacji między Stolicą Apostolską a biskupami i wiernymi Kościoła 
bez jakichkolwiek ograniczeń ze strony władz cywilnych (sine placito 
et censura cuiuscumque potestatis civilis)14.

Z podobnym apelem wyszedł Jan Bucko, wizytator apostolski dla 
grekokatolików w Europie Zachodniej. Chociaż przebywał w Rzymie, 
to jednak jego votum znajduje się wśród propozycji nadesłanych z Pol-
ski. Proponował on uroczyste ogłoszenie deklaracji o wolności ludzi, 
narodów i ludów15.

W krajach bloku komunistycznego istniało przekonanie o silnym 
autorytecie Kościoła katolickiego. Kościół był jedynym bastionem 
wolności, chociaż był na różne sposoby prześladowany. Głos Kościoła 
był przez wielu – nie tylko wierzących, ale i niewierzących – trakto-
wany jako ważny. To stworzyło wśród hierarchii przekonanie, że wy-
starczy, aby Kościół zabrał publicznie głos, skierował apel, a wiele in-
stytucji, organizacji, ludzi nauki, decydentów potraktuje ten głos jako 
ważny punkt odniesienia. Wystarczy publiczna deklaracja Kościoła, 
aby różne środowiska zaczęły ją wcielać w życie.

Według cytowanych biskupów optymalna metoda działania Ko-
ścioła w świecie to apele, deklaracje, odwoływanie się do opinii publicz-
nej przy okazji wielkich zgromadzeń ludzi. Chociaż dostęp do mediów 

14 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 522. Sugerował także 
uroczyste ogłoszenie przez Sobór doktryny o Matce Bożej jako Pośredniczce 
wszelkich łask.

15 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 730. Bucko zalecał 
potępienie nie tylko jakiegokolwiek pogwałcenia wolności lub jej ograniczenia, 
ale nawet pragnienie takiego zachowania (damnanda est quaecumque oppressio 
vel etiam sola cupiditas opprimendi quocumque modo singulos homines, classes, po-
pulos, seu gentes).



18 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

był mocno ograniczony (w niektórych krajach komunistycznych ist-
niały pojedyncze gazety katolickie, w których teksty były przez władze 
cenzurowane), to jednak Kościół zabierał głos przy okazji wielkich zgro-
madzeń ludzi i oczekiwał recepcji swoich wypowiedzi. Wydaje się, że 
istniało przekonanie ojców soborowych zza żelaznej kurtyny, że takimi 
metodami działania powinien posłużyć się Sobór, a świat będzie lepszy.

Analizując teksty Jana Pawła II, znajdujemy wiele apeli, które 
można potraktować jako głos Kościoła-autorytetu skierowany do spo-
łeczeństw w kwestiach ważnych dla ludzkości. Przykładem może być 
przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ z 1995 roku. Papież 
apelował tam o pokój i solidarność w wymiarze międzynarodowym. 
Wzywał do szerszej współpracy międzynarodowej, aby rozwiązywać 
globalne problemy, takie jak ubóstwo, konflikty zbrojne, terroryzm 
oraz nierówności społeczne16.

2. Troska o promocję prawdziwych wartości humanistycznych

Zza żelaznej kurtyny popłynęły w kierunku Soboru oczekiwania 
większego zaangażowania Kościoła w promowanie prawdziwych war-
tości humanistycznych. Michał Klepacz w swoim votum z sierpnia 
1959 roku zwracał uwagę na zagrożenia związane z dehumanizacją 
powodowaną szybkim rozwojem techniki. Dostrzegał konieczność 
współpracy Kościoła z całą ludzkością w harmonizowaniu tego rozwo-
ju z wartościami humanistycznymi17. Nie pokusił się o podanie szcze-

16  Por. John Paul II, Address to the Fiftieth General Assembly of the United Nations 
Organization (5.10.1995), https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/
speeches/1995/october/documents/hf_jp-ii_spe_05101995_address-to-uno.
html (dostęp: 29.07.2025).

17  „La déshumanisation de l’homme en face du progrès technique oblige l’huma-
nité et l’Eglise aux tentatives de la conciliation de ce progrès avec des vraies va-
leurs humanistes”. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 650.



195Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

gółów w tym zakresie: ani jak miałaby taka współpraca wyglądać, ani 
o jakie konkretne wartości miałoby chodzić.

Antoni Pawłowski proponował stworzenie Wielkiej Karty Huma-
nizmu (Magna Charta humanismi), która zawierałaby kwestie związa-
ne z ludzką naturą, początkiem i celem życia ludzkiego, zasadami po-
zytywnej pokojowej koegzystencji i szczerej współpracy różnych form 
kultury, różnych religii, po to, aby uniknąć rasizmu, nacjonalizmu i in-
nych błędnych ideologii. Biskup Włocławka podkreślał konieczność 
wypracowania pozytywnych zasad, które sprzyjałyby współpracy kul-
tur, narodów, a nawet klas społecznych, i chroniłyby przed błędnymi 
ideami, jak na przykład teorią walki klas. Postulował także dogłębne 
przemyślenie i precyzyjne opracowanie (diligenter considernda et pre-
cise exponenda sunt) fundamentalnych zasad etycznych dla niektórych 
zawodów, które zajmują się troską o człowieka i jego sprawy. Miał na 
myśli lekarzy, nauczycieli, urzędników, pracowników wielkich fabryk18.

W krajach bloku komunistycznego Kościół katolicki nie ograni-
czał się jedynie do głoszenia Ewangelii. Ponieważ władze państwowe 
ograniczały szereg podstawowych praw ludzkich, przedstawiciele Ko-
ścioła starali się bronić praw człowieka. W doktrynie komunistycznej 
istniało przekonanie o walce klas, dlatego Kościół starał się budować 
międzyludzkie relacje w oparciu o pozytywną koegzystencję. Dla wie-
lu ludzi nauki – także niewierzących – środowiska kościelne były jedy-
ną przestrzenią do uprawiania nauki w sposób wolny, niepodporząd-
kowany naciskom państwa. Wydaje się więc, że istniało przekonanie 
ojców soborowych zza żelaznej kurtyny, że rolą Kościoła jest nie tyl-
ko głoszenie Ewangelii, ale i obrona najbardziej podstawowych praw 
człowieka.

Całe nauczanie Jana Pawła II nasycone było troską o właściwe doj-
rzewanie do pełnego człowieczeństwa. Przykład znajdujemy choćby 

18  Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 689.



20 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

w encyklice Fides et ratio, gdzie papież stwierdza, że „wiele jest dróg, 
którymi człowiek może zmierzać do lepszego poznania prawdy, a przez 
to czynić swoje życie coraz bardziej ludzkim” (FR 3).

3. Postulat wypracowania doktryny katolickiej na temat 
kwestii społecznych

Na trzy lata przed rozpoczęciem Soboru Watykańskiego II zza 
żelaznej kurtyny napłynął do Rzymu szereg sugestii związanych z na-
uczaniem społecznym Kościoła. Pojawiły się propozycje opisania rela-
cji jednostki i społeczeństwa, doprecyzowania nauczania Kościoła na 
temat kwestii ekonomicznych i politycznych.

Stefan Wyszyński postulował wypracowanie doktryny katolickiej 
odnośnie do kwestii ekonomii, pracy, własności, ponoszenia ciężarów 
z tytułu obowiązków względem społeczeństwa19. Nie były to tylko 
ogólne postulaty, ale propozycje konkretnych rozwiązań. Chodziło 
mu przede wszystkim o wypracowanie świadomości ludzi w kwestii 
relacji między pracą a uświęceniem (Omnes enim cognoscere debent 
mundum universum suo labore consecratum iri)20.

Podobne sugestie formułował Michał Blecharczyk. Chodziło mu 
o ukazanie pracy w świetle Ewangelii, o wypracowanie teologii pra-
cy. Te postulaty były pokłosiem jego obserwacji. Dostrzegał szybkie 
przemiany ekonomiczne, których skutkiem było ukazywanie pracy 
jako pierwszego i głównego obowiązku – nie tylko pracy wykonywa-
nej indywidualnie, ale także w grupie. Takie jej ujmowanie skutkuje 
– w przekonaniu biskupa pomocniczego w Tarnowie – nieuwzględ-
nianiem osobowości człowieka. Dlatego istnieje konieczność zapre-
zentowania jej w nadprzyrodzonym świetle. Nie chodzi o akcento-

19 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 679.
20 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 681.



215Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

wanie jej jedynie jako środka utrzymania, lecz również jako środka 
uświęcenia i zbawienia (medium sanctificationis et salutis). Wtedy 
praca – zarówno fizyczna, jak i intelektualna – wzmacnia i utwierdza 
osobowość człowieka21.

Antoni Baraniak koncentrował swoją uwagę na zagadnieniach po-
litycznych, społecznych i kulturalnych. Arcybiskup Poznania nie kwe-
stionował konieczności zaangażowania świeckich katolików w po-
litykę, organizacje społeczne albo w media. Ostrzegał jedynie przed 
powoływaniem się w realizacji tych posług publicznych na autorytet 
Kościoła (in opera sua auctoritatem Ecclesiae ne invocent). Katolicy 
w swojej aktywności politycznej, społecznej czy kulturalnej winni kie-
rować się zasadami wiary chrześcijańskiej. Ich obowiązkiem jest prze-
ciwstawianie się fałszywym doktrynom politycznym, które próbują 
do tego stopnia podporządkować wszelkie obszary życia publicznego 
nadzorowi państwa, aby możliwe było ingerowanie w sprawy sumie-
nia, władzy Kościoła, we wszelkie sprawy jednostek, rodzin, a nawet 
całej społeczności. Jeśli chodzi o zaangażowanie na polu międzyna-
rodowym, to zadaniem katolików – w przekonaniu Baraniaka – jest 
podejmowanie takich działań, aby rozwiązywać wszelkie konflikty 
w duchu sprawiedliwości i miłości, przeciwstawiając się wszelkim na-
rodowym partykularyzmom, rasistowskiej nienawiści. Na polu kultu-
ry aktywność powinna polegać na rozszerzaniu wszędzie ducha Chry-
stusa22.
21 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 727. Blecharczyk suge-

rował wypracowanie przez Sobór i uroczyste ogłoszenie doktryny odnośnie do 
moralnej wartości pracy (Ut Concilium Oecumenicum auctoritative, solemniter-
que pronuntiet doctrinam christianam de morali valore laboris, qui hominem quasi 
cooperatorem Dei in opere creationis reddet).

22 Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 663. Podczas drugiej sesji So-
boru 25 października 1963 r. metropolita poznański zabrał głos, włączając się 
w dyskusję nad schematem o Kościele, wnosząc votum do jego trzeciego rozdzia-
łu. Apelował, aby ojcowie soborowi więcej miejsca poświęcili chrześcijanom cier-



22 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

Arcybiskup Poznania proponował opracowanie katolickiej dok-
tryny na temat porządku społecznego (doctrina de ordine sociali). Po-
stulował nie tylko wymienienie fundamentalnych tez nauczania Ko-
ścioła na temat społeczności ludzkiej, ale także opisanie relacji tego 
nauczania do kwestii socjalizmu i komunizmu. Sugerował konieczność 
precyzyjnego określenia praw i obowiązków osoby ludzkiej względem 
społeczeństwa23.

W krajach bloku komunistycznego większość zakładów pracy była 
w rękach państwowych. Istniały tylko nieliczne, i to nie we wszystkich 
państwach, firmy prywatne. Władze państwowe wprowadziły przy-
mus pracy. Teoretycznie nie istniało bezrobocie. Każdy był zobowią-
zany do podjęcia pracy. Niezależenie od tego, czy dana fabryka lub fir-
ma potrzebowała pracownika, zmuszana była do zatrudniania w imię 
społecznej polityki państwa. Były więc takie zakłady pracy, które po-
siadały nadmierną liczbę pracowników, dla których po prostu nie było 
zajęć. W efekcie pracownicy często byli w pracy, ale jej nie wykonywa-
li. Pobierali oni wynagrodzenie za niewykonaną pracę. Taka sytuacja 
doprowadziła jednak do deprecjonowania pracy, wykonywania jej bez 
zaangażowania albo w ogóle niewykonywania. Praca nie cieszyła się 
szacunkiem. Wydaje się więc, że istniało przekonanie ojców soboro-
wych zza żelaznej kurtyny, że trzeba pilnie zająć się kwestiami, które 
prowadzą do dehumanizacji oraz lekceważenia pracy.

piącym za wiarę. Zauważył, iż w schemacie o Kościele nie znalazło się nic o świec-
kich pełniących rolę w Kościele w trudnych warunkach. Na co dzień narażeni są 
na prześladowania i stąd nazywa ich współczesnymi męczennikami. W dalszej 
części swojej wypowiedzi abp Baraniak wypowiedział się w kwestii udziału ko-
biet w obradach soborowych, proponując, aby przybyły z tych krajów, z których 
władze państw totalitarnych nie wypuściły biskupów. Por. J. Wąsowicz, Udział 
metropolity poznańskiego arcybiskupa Antoniego Baraniaka SDB w obradach So-
boru Watykańskiego II, w: Studia soborowe. Historia i nauczanie Vaticanum II, 
M. Białkowski (red.), Toruń 2013, s. 219–220. 

23  Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 664.



235Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

Kwestiom społecznym Jan Paweł II poświęcił kilka encyklik. 
Szczególne znaczenie miały trzy z nich. Pierwsza to Laborem exercens 
z 1981 roku, poświęcona pracy i godności człowieka. Jan Paweł II pod-
kreślił, że praca nie jest jedynie środkiem do zarobkowania, ale także 
środkiem samorealizacji człowieka, którego integralną częścią jest rela-
cja z Bogiem. Omówił także prawa pracowników i rolę państwa w za-
pewnianiu warunków do sprawiedliwej pracy24. Drugi dokument to 
Sollicitudo rei socialis, promulgowany w 1987 roku. Ta encyklika doty-
czyła kwestii nierówności społecznych i ubóstwa, a także wyzwań, któ-
re stoją przed współczesnym światem. Jan Paweł II omówił problemy 
rozwoju, szczególnie w krajach Trzeciego Świata, oraz podkreślił rolę 
solidarności międzynarodowej w walce z globalnym ubóstwem i nie-
równościami25. Trzecia encyklika to Centesimus annus z 1991 roku. 
Dokument opublikowano w setną rocznicę Rerum novarum. Papież 
odniósł się tam do zmian, które miały miejsce w społeczeństwach po 
zakończeniu zimnej wojny i w obliczu przemian systemowych, takich 
jak upadek komunizmu. Wskazał na wartość wolnego rynku, ale także 
na jego ograniczenia, podkreślając, że nie może on działać w oderwa-
niu od wartości etycznych i dobra wspólnego. Zawiera także wezwanie 
do odpowiedzialności za biednych i rozwój krajów ubogich26.

24 Por. Jan Paweł II, Encyklika „Laborem exercens” (14.09.1981), https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_14091981_laborem-exercens.html (dostęp: 29.07.2025).

25 Por. Jan Paweł II, Encyklika „Solicitudo rei socialis” (30.12.1987), https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html (dostęp: 29.07.2025).

26 Por. Jan Paweł II, Encyklika „Centesimus annus” (01.05.1991), https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_01051991_centesimus-annus.html (dostęp: 29.07.2025).



24 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

4. Propozycje dostosowania Kościoła do współczesnego świata

Propozycje aggiornamento płynące z krajów bloku komunistycz-
nego koncentrowały się na kościelnej tytułomanii, na wykorzystaniu 
środków społecznego przekazu, a także na postulatach większej demo-
kratyzacji Kościoła.

Smiljan Čekada proponował zrezygnowanie z tych tytułów ko-
ścielnych, które są pozostałością po minionych czasach. W obliczu 
coraz większej demokratyzacji i bardziej praktycznego podejścia (ho-
diernis temporibus democraticis et practicis) odejście albo przynajmniej 
zredukowanie niektórych tytułów honorowych nie tylko nie przynie-
sie szkody Kościołowi, ale – w przekonaniu biskupa Skopje – ustrzeże 
go przed śmiesznością27.

Lajos Shvoy akcentował konieczność uwzględnienia najnowszych 
środków komunikacji (instrumenta technica recentissima) w dociera-
niu do ludzi z Ewangelią. Węgierski biskup postrzegał rolę Soboru 
jako koordynującą środki i metody z misją Kościoła we współczesnych 
czasach28.

Antoni Baraniak postulował wprowadzenie do Kościoła elemen-
tów demokracji na wzór tych, które istniały w pierwszych wiekach. 
Poznański biskup sygnalizował, że są to postulaty nie tylko jego, ale 
i wiernych świeckich (Id fuit olim in praxi Ecclesiae, idque est hodie in 
votis Christifidelium). Dotyczyło to na przykład kwestii związanych 
z wyznaczaniem duchownych na stanowiska w hierarchii kościelnej. 
W przekonaniu Baraniaka procedura ta mogłaby przyjąć bardziej de-
mokratyczną formę (magis democraticam fundationem)29.

W krajach bloku komunistycznego nie było demokracji. Teore-
tycznie co kilka lat odbywały się wybory, ale nie były one wolne. Nie 
27 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 548.
28 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 522.
29 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 663.



255Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

było możliwości zmiany władzy na drodze demokratycznej. Jednocze-
śnie w łonie hierarchii kościelnej rządy komunistyczne miały swoich 
agentów. Taki agent mógł uczynić wiele zła. Stąd postulaty częściowej 
demokratyzacji struktur kościelnych. Chciano w ten sposób z jednej 
strony odróżniać się od struktur władzy komunistycznej, proponując 
więcej wolności w wyborze na stanowiska, a z drugiej strony przeciw-
działać wpływom agentów władz komunistycznych, którzy mieliby 
większy problem z kontrolowaniem takiej metody elekcji. Kościół 
chciał także pokazać siebie jako instytucję bardziej nowoczesną i pro-
ponował wdrażanie u siebie mechanizmów na wzór tych, które dzia-
łały w Europie Zachodniej. Na marginesie warto wspomnieć, że nad 
częściową aplikacją zasad demokratycznych i kapitalistycznych ko-
munistyczne państwa również myślały w perspektywie konieczności 
stymulowania rozwoju w obliczu coraz mocniejszego rozwarstwienia 
ekonomicznego po obydwu stronach żelaznej kurtyny.

Wydaje się więc, że istniało przekonanie ojców soborowych zza 
żelaznej kurtyny, że Kościół zarówno powinien być na bieżąco z roz-
wojem technik komunikacyjnych, aby łatwiej ewangelizować, jak i in-
westować w prozachodnie modele zarządzania, by odróżniać się od 
totalitarnego państwa i nie dopuszczać do wpływu jego agentów na 
struktury eklezjalne.

Jan Paweł II niejednokrotnie odnosił się do konieczności uwzględ-
niania nowych osiągnięć w komunikowaniu Ewangelii. Dobrym przy-
kładem jest jego przemówienie z 2002 roku, z okazji 36. Światowego 
Dnia Środków Społecznego Przekazu. Wygłosił wtedy orędzie zatytu-
łowane „Internet: nowe forum głoszenia Ewangelii”. Papież zauważył, 
że Internet, podobnie jak starożytne forum rzymskie, staje się miejscem, 
gdzie odbywa się życie społeczne i wymiana informacji. Podkreślił, że 
Kościół nie może ignorować tej przestrzeni, bo stanowi ona ogromną 
szansę na szerzenie Dobrej Nowiny, zwłaszcza wśród młodych, któ-



26 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

rzy coraz częściej korzystają z cyberprzestrzeni. Zaznaczył, że Internet, 
choć daje możliwość dotarcia do wielu ludzi, wiąże się również z pew-
nymi zagrożeniami, jak powierzchowność wiedzy, relatywizm i brak 
głębszej refleksji. Zauważył, że nie zastąpi on jednak tradycyjnej, oso-
bistej ewangelizacji, której istotą jest świadectwo wiary. Jednocześnie, 
Internet może stanowić wartościowe narzędzie do wspierania i konty-
nuowania nauki chrześcijańskiej, zwłaszcza w niesprzyjających kultu-
rach. Kościół, według papieża, powinien podjąć wyzwanie i aktywnie 
wykorzystać potencjał Internetu, aby głosić Ewangelię, jednocześnie 
dbając o to, by przestrzeń ta służyła dobru wspólnemu. Zakończył orę-
dzie wezwaniem do odwagi, by Kościół przekroczył próg cyberprze-
strzeni, nie zapominając o łączeniu Ewangelii z kulturą, aby „chwała 
Boża objawiła się na obliczu Chrystusa”30.

5. Troska o wysoki poziom edukacji w seminariach i szkołach katolickich

Chociaż Kościół katolicki pod rządami komunistów miał bardzo 
ograniczone możliwości działania, to jednak – tam, gdzie to było moż-
liwe – starał się dbać o poziom edukacji. Chodziło zarówno o eduka-
cję religijną, jak i o edukację w zakresie innych nauk.

Czesław Falkowski i Aleksander Mościcki sugerowali konieczność 
skonfrontowania filozofii tomistycznej z osiągnięciami fizyki, chemii 
i biologii, tak aby bardziej odpowiadała ona czasom współczesnym31. 
Jerzy Modzelewski postulował nauczanie w seminarium psychologii, 
socjologii, historii religii i nauki społecznej Kościoła32, a Zdzisław Go-

30 Por. Jan Paweł II, Orędzie na 36. Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu 
(24.01.2002), https://www.paulus.org.pl/231,36-sdssp-jan-pawel-ii-2002 (do-
stęp: 29.07.2025).

31 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 651 i 703. Obaj biskupi 
z Łomży zaprezentowali swoje postulaty identycznymi słowami.

32 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 698.



275Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

liński także fizyki i biologii33. Józef Lach z kolei postulował tworzenie 
instytucji, które dbałyby o wykształcenie w seminariach i szkołach ka-
tolickich34. Spory akcent zwłaszcza w seminariach duchownych miał 
być położony na zharmonizowanie filozofii z dorobkiem współczesnej 
wiedzy (Aleksander Mościcki)35. Jan Fondaliński, analizując system 
edukacji w seminariach, podkreślał konieczność lepszego powiązania 
ze sobą różnych dyscyplin wiedzy, tak aby formacja intelektualna po-
magała w wypracowaniu syntezy36.

W ten nurt troski o wysoki poziom edukacji w seminariach wpi-
suje się także votum Karola Wojtyły. Krakowski biskup skoncentro-
wał się w dużej mierze na formacji intelektualnej alumnów. W jego 
przekonaniu seminaria powinny prezentować poziom uniwersytecki. 
Uzasadniał to faktem, że skoro coraz więcej ludzi posiada wykształ-
cenie akademickie, to tym bardziej kapłan powinien je posiadać, aby 
być autorytetem intelektualnym. Wojtyła postulował erygowanie nie 
tylko wydziałów teologicznych, ale i akademii z trzema wydziałami 
(filozofia, teologia, prawo kanoniczne). Zastrzegał się jednak, że nie 
chodzi tylko o formalne tworzenie instytucji, ale także o ich poziom 
uniwersytecki, aby były miejscami pracy naukowej i zdobywania stop-
ni akademickich. Wszędzie tam, gdzie brak byłoby wydziałów teolo-
gicznych, należałoby – w jego opinii – powołać komisję do weryfiko-
wania kompetencji naukowych wykładowców37.
33 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 645–646.
34 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 552–553.
35 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 703. Biskup pomocniczy 

z Łomży nie kwestionował wartości filozofii arystotelesowsko-tomistycznej, 
a jedynie sugerował dostosowanie jej do dynamicznie rozwijających się nauk ści-
słych.

36 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 705.
37 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 745–746; R. Skrzypczak, 

Karol Wojtyła na Soborze Watykańskim II. Zbiór wystąpień, Wydawnictwo AA, 
Kraków 2020, s. 376–378.



28 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

W krajach bloku komunistycznego dbano o poziom edukacji, ale 
chodziło głównie o edukację podstawową, aby uniknąć analfabety-
zmu. W świecie nauki były bardzo ograniczone możliwości rozwoju 
poprzez brak kontaktu z badaczami spoza żelaznej kurtyny. Przeka-
zywana wiedza była też cenzurowana lub interpretowana w kluczu 
indoktrynacji ideologicznej. Kościół chciał nie tylko odstawać od 
państwowego systemu oświaty, ale również przewyższać ten system, 
pomagając w budowaniu syntezy między filozofią a naukami ścisłymi. 
Wydaje się więc, że istniało przekonanie ojców soborowych zza żela-
znej kurtyny, że Kościół powinien dbać o poziom wykształcenia holi-
stycznego, zarówno z nauk ścisłych, jak i z filozofii czy teologii. Stąd 
wielu biskupów przestrzegało, by nie ograniczać się w prowadzonych 
przez Kościół szkołach wyłącznie do edukacji religijnej.

Podczas pontyfikatu Jana Pawła II troska o formację intelektualną 
wybrzmiała szczególnie w apostolskiej adhortacji Pastores dabo vobis 
z 1992 roku. Papież kładł szczególny nacisk na formację seminarzy-
stów, zarówno w aspekcie duchowym, jak i intelektualnym. Wskazy-
wał na konieczność wysokiej jakości edukacji w seminariach, która 
pozwalałaby na przygotowanie kapłanów do skutecznej pracy duszpa-
sterskiej w nowoczesnym świecie38.

6. Dwa różne postulaty podejścia do trudnych wyzwań 
współczesnego świata

Liczne głosy biskupów zza żelaznej kurtyny koncentrowały się na 
zagrożeniach, które niesie współczesny świat. Chodziło zarówno o to-

38 Por. Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja apostolska „Pastores dabo vobis” 
(25.03.1992), http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhorta-
tions/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html (dostęp: 
29.07.2025).



295Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

talitaryzmy (komunizm, socjalizm), jak i różne inne groźne tendencje 
(laicyzacja itp.). Co do diagnozy panowała zgoda, ale zróżnicowane 
były propozycje podejścia do wyzwań niesionych przez współczesność.

Jedni, a było ich zdecydowanie więcej, sugerowali formułowa-
nie uroczystych potępień oraz redagowanie nowych indeksów ksiąg 
zakazanych. Do grona zwolenników takiego rozwiązania należeli na 
przykład Franciszek Barda i Kazimierz Kowalski39. Ten pierwszy pro-
ponował opracowanie nowego sylabusa, zawierającego błędy sprzeci-
wiające się doktrynie katolickiej. Wymieniał wśród nich: modernizm, 
materializm, ewolucjonizm, laicyzm40. Ten drugi zaś postulował od-
rzucenie i potępienie błędów, spośród których za najgorszy uznał kult 
państwa (statolatria)41.

Inni koncentrowali się na propozycjach opisania relacji Kościoła 
do nowych prądów i totalitaryzmów. W przypadku Polski sugestie nie 
tyle potępiania, co opisania natury relacji Kościół–komunizm padły 
z ust tych, którzy doświadczyli okrutnych prześladowań, spędzili kil-
ka lat w więzieniach i nie dali się złamać. Przykładowo, takim zwolen-
nikiem opisania (describatur) relacji Kościoła do socjalizmu i komu-
nizmu był Antoni Baraniak42. Co ciekawe, ci, którzy sporo cierpieli, 
nie byli skorzy do potępień. Nie dostrzegali bowiem w tym narzędziu 

39 Por. M. Białkowski, Biskup chełmiński Kazimierz Józef Kowalski na Soborze Wa-
tykańskim II, w: Studia soborowe, t. II, część druga: Historia i recepcja Vaticanum 
II, M. Białkowski (red.), Toruń 2015, s. 144–159.

40 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 667.
41 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 643,
42 Por. Antepraeparatoria. Volumen II. Pars II: Europa, s. 664. W trakcie czwartej 

sesji Soboru, 5 października 1965 r., podczas dyskusji nad schematem o Kościele 
w świecie współczesnym metropolita poznański zauważył, iż dokument niewy-
starczająco mówi o stosunku wierzących do władzy, która programowo zwalcza 
religię i formułował pytania o granice możliwej współpracy z takim rządami. Por. 
J. Wąsowicz, Udział metropolity poznańskiego arcybiskupa Antoniego Baraniaka 
SDB w obradach Soboru Watykańskiego II, s. 229.



30 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

jakiejkolwiek pomocy dla wiernych. W ich mniemaniu to rzetelna 
analiza i właściwa relacja mogła być lepszą metodą działania.

Rządy krajów komunistycznych znacząco ograniczały działanie 
Kościoła. Niejednokrotnie jednak ludziom Kościoła udawało się na 
drodze negocjacji na różnych szczeblach władzy osiągnąć pewne moż-
liwości. W strukturach władzy byli ukryci ludzie, którzy z różnych ra-
cji okazywali Kościołowi życzliwość, ułatwiając pewne działania. Wy-
daje się więc, że istniało przekonanie ojców soborowych zza żelaznej 
kurtyny, że Kościół nie może się ograniczyć do potępień i redagowania 
indeksów ksiąg zakazanych, ale winien prowadzić dialog, nawet z wro-
go nastawionym partnerem.

Jan Paweł II stał po stronie tych, którzy wzywali do dialogu z nie-
wierzącymi. Bardzo dobrze widać to w encyklice Fides et ratio, gdzie 
czytamy, że filozofia jest dla Kościoła tą płaszczyzną, na której można 
dojść do „porozumienia i dialogu z tymi, którzy nie wyznają naszej 
wiary. (…) Ten teren porozumienia i dialogu jest dziś szczególnie po-
trzebny dlatego, że najpilniejsze problemy ludzkości, wystarczy przy-
toczyć problem ekologiczny czy problem pokoju i współistnienia ras 
i kultur, mogą zostać rozwiązane dzięki lojalnej i uczciwej współpracy 
chrześcijan z wyznawcami innych religii oraz z tymi, którzy choć nie 
wyznają żadnej religii, szczerze pragną odnowy ludzkości” (FR 104).

Konkluzje, 
czyli lekcje Kościoła zza żelaznej kurtyny dla Kościoła powszechnego

Choć celem artykułu było ukazanie relacji Kościoła i świata oczy-
ma biskupów zza żelaznej kurtyny pełniących posługę w latach pięć-
dziesiątych minionego wieku, w ich głosach możemy dostrzec wska-
zówki dla Kościoła powszechnego aktualne i dzisiaj.



315Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

Po pierwsze, uniwersalnym przesłaniem jest przekonanie, że nie 
ma sensu narzekanie i obrażanie się na świat, niezależnie od tego, jaki 
on jest. Należy prowadzić dialog nawet z najbardziej wrogo nastawio-
nymi środowiskami, ponieważ tylko wtedy jest szansa na osiągnięcie 
własnych celów ewangelizacyjnych.

Po drugie, w przypadku ograniczonych możliwości działania za 
pomocą mediów i innych środków masowego przekazu, należy doce-
nić bezpośrednie spotkania z osobami i grupami osób, aby za ich po-
średnictwem apelować do całych środowisk.

Po trzecie, Kościół winien diagnozować mankamenty współcze-
snego świata po to, aby tworzyć programy umożliwiające zaradzenie 
temu, z czym nie radzą sobie współczesne społeczeństwa.

Po czwarte, w przepowiadaniu Kościoła konieczne jest akcento-
wanie doczesnych pożytków wynikających z realizacji jego misji, a nie 
jedynie nagrody wiecznej. Szczególnie w społeczeństwach konsump-
cjonistycznych, w których można dostrzec problem z otwieraniem 
się na transcendencję, wskazywanie na chrześcijaństwo jako drogę do 
osiągnięcia szczęścia już na ziemi może być skutecznym wstępem do 
głoszenia przyszłego Królestwa Bożego.

Po piąte, co z poprzednim związane, misja Kościoła posiada cha-
rakter uniwersalny. Szanując rozdział Kościoła od państwa, należy pod-
kreślać, że Ewangelia troszczy się nie tylko o religijność odbiorców, ale 
także stoi na straży szeroko rozumianych wartości humanistycznych.

Po szóste, istnieje konieczność takiej prezentacji treści religijnych, by 
– z jednej strony – były wiarygodne wobec osiągnięć nauk nieteologicz-
nych. Z drugiej strony, teologia powinna budować syntezę wobec osią-
gnięć nauk szczegółowych, wskazując na całościowy charakter ludzkiej 
wiedzy. By zrealizować te cele, konieczna jest troska o wysoki poziom 
edukacji w ośrodkach oświatowych prowadzonych przez Kościół, za-
równo w zakresie teologii, jak i pozostałych dyscyplin naukowych.



32 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

Przedmiotem naszych analiz były głosy, które zaproponowano na 
etapie przygotowawczym Soboru Watykańskiego II. Jako perspek-
tywy badawcze warto byłoby zwrócić uwagę na teksty biskupów zza 
żelaznej kurtyny, które pojawiały się podczas obrad soborowych. Jako 
inspiracje można zasygnalizować kilka polskich akcentów.

Po pierwsze, schemat XIII Konstytucji o Kościele w świecie 
współczesnym był najbardziej dyskutowany i wielokrotnie przerabia-
ny. Ogromne zasługi w jego modyfikacji i opracowaniu mieli polscy 
biskupi, m.in. arcybiskup Kominek, a zwłaszcza arcybiskup krakowski 
Karol Wojtyła. Natomiast Prymas Polski kardynał Stefan Wyszyński 
zwrócił uwagę na fakt, iż w drugim świecie (blok wschodni) materia-
lizm dialektyczny zmienił powszechne rozumienie pojęcia wolności, 
prawa, sprawiedliwości i państwa. Był zdania, iż tę odmienną rzeczy-
wistość należałoby uwzględnić w uchwałach soborowych43.

Po drugie, podczas prac nad Deklaracją o wolności religijnej bi-
skupi polscy zwrócili uwagę na fakt, iż autorzy deklaracji pochodzi-
li z Zachodu i nie znali realiów życia religijno-kościelnego w krajach 
bloku wschodniego. W związku z tym biskupi polscy wystosowali 
w tej sprawie list do Pawła VI, prosząc o dalszą i pogłębioną refleksję 
w perspektywie religijnej44.

Po trzecie, biskup Michał Klepacz przedstawił uwagi w imieniu 
biskupów polskich 18 października 1963 r. Dotyczyły one bardzo de-
likatnego tematu: relacji Kościół–państwo. Schemat De Ecclesia nie 
poruszał otwarcie tego zagadnienia. Zdaniem Klepacza okrutne do-
świadczenia Kościoła w państwach totalitarnych, jak i coraz większe 
oddalanie się państw demokratycznych od naturalnych praw etycz-
43 Por. J. Pater, Arcybiskup Bolesław Kominek i jego udział w obradach Soboru Waty-

kańskiego II, w: Studia soborowe, t. II: część druga: Historia i recepcja Vaticanum 
II, M. Białkowski (red.), Toruń 2015, s. 118–119.

44 Por. J. Pater, Arcybiskup Bolesław Kominek i jego udział w obradach Soboru Waty-
kańskiego II, s. 119.



335Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

nych, sprawiają, iż Sobór nie może przemilczeć tego tematu. Biskup 
łódzki wskazywał na dwa systemy uregulowania stosunku Kościoła 
do państwa: konkordat i rozdział. Konkordat daje pewne korzyści, 
ale może powodować również zbyt mocne uzależnienie Kościoła od 
państwa. W drugim systemie często dochodzi do prześladowań i kon-
fliktów, jednak w ścisłym znaczeniu rozdział Kościoła od państwa ma 
miejsce tam, gdzie władze nie ingerują w życie kościelne. W tym sensie 
taki system może przynieść Kościołowi więcej korzyści, przede wszyst-
kim niezależność, większą wolność w głoszeniu prawdy i zbliżenie 
duchowieństwa do wiernych świeckich. Kończąc swoje uwagi, biskup 
Klepacz złożył wniosek o usunięcie z tekstu schematu wyrażenia „in-
faustae separationis”, które mogłoby być zrozumiane jako jednoznacz-
ne potępienie systemu rozdziału Kościoła od państwa45.

Po czwarte, biskupi polscy poparli na Soborze Watykańskim II 
ideę deklaracji o wolności religijnej, mając na uwadze przede wszyst-
kim godność i prawa osoby ludzkiej. Biskup Klepacz przedstawił zna-
czenie wolności religijnej dla samego człowieka i dla społeczeństwa46. 

Po piąte, według biskupa Klepacza prawidłowo ujęta wolność re-
ligijna jest czynnikiem właściwych relacji między jednostkami, mię-
dzy jednostką a grupą społeczną, między państwem i społeczeństwem. 
Wolność religijna, choć ogranicza w pewnym stopniu władzę państwa, 
powoduje wzrost jego autorytetu, przynosząc rozwój humanistycznej 
kultury47. 

45 Por. M. Przybysz, M. Saran, Pasterz cierpliwego dialogu. Biskup Michał Klepacz 
w polskiej delegacji na Sobór Watykański II, w: Studia soborowe, t. II, część druga: 
Historia i recepcja Vaticanum II, M. Białkowski (red.), Toruń 2015, s. 172.

46 Por. M. Przybysz, M. Saran, Pasterz cierpliwego dialogu. Biskup Michał Klepacz 
w polskiej delegacji na Sobór Watykański II, s. 179.

47 Por. M. Przybysz, M. Saran, Pasterz cierpliwego dialogu. Biskup Michał Klepacz 
w polskiej delegacji na Sobór Watykański II, s. 180.



34 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

Relacja Kościoła i świata w votach biskupów zza żelaznej kurtyny 
na Sobór Watykański II jako kontekst nauczania Jana Pawła II 
Abstrakt
Artykuł ukazuje panoramę głosów nadesłanych na Sobór Watykański II przez 
biskupów zza żelaznej kurtyny w kontekście czynników społeczno-politycz-
nych. Ukazana jest ona w obszarze relacji Kościoła i świata, ponieważ w tym 
obszarze najlepiej widać spotkanie katolicyzmu z socjalistycznym ustrojem 
społeczno-politycznym. Wyróżniamy sześć zagadnień, w których kontekstuali-
zacja jest najbardziej widoczna. W zakończeniu formułujemy kilka wniosków, 
które można traktować jako wskazówki dla Kościoła powszechnego płynące zza 
żelaznej kurtyny. Wśród wątków szczegółowych zwracamy uwagę na apele do 
społeczności międzynarodowej jako metoda działania Kościoła w świecie (1); 
troskę o promocję prawdziwych wartości humanistycznych (2); wypracowanie 
doktryny katolickiej na temat kwestii społecznych (3); propozycje dostosowa-
nia Kościoła do współczesnego świata (4); troskę o wysoki poziom edukacji 
w seminariach i szkołach katolickich (5) oraz różnorodne podejścia do współ-
czesnych wyzwań.

Słowa kluczowe: Sobór Watykański II, teologia za żelazną kurtyną, vota sobo-
rowe, relacja Kościoła i świata

The Relationship between the Church and the World in the Votes 
of the Bishops from Behind the Iron Curtain for the Second Vatican 
Council as a Context of the Teaching of John Paul II 
Abstract
The article presents a panorama of the voices sent to the Second Vatican 
Council by bishops behind the Iron Curtain in the context of socio-political 
factors. It is shown in the area of the relationship between the Church and the 
world since the encounter between Catholicism and the socialist socio-political 
system is best seen in this area. We distinguish six issues where contextualisation 
is most evident. In the conclusion, we formulate some proposals for the 



355Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

universal Church from behind the Iron Curtain. Among the specific themes, we 
highlight appeals to the international community as a method of the Church’s 
action in the world (1), concern for the promotion of valid humanistic values 
(2), the elaboration of Catholic doctrine on social issues (3), proposals for the 
adaptation of the Church to the modern world (4), concern for a high level of 
education in seminaries and Catholic schools (5) and a variety of approaches to 
contemporary challenges.

Keywords: Second Vatican Council, theology behind the Iron Curtain, 
conciliar vota, relationship of the Church and the world

Bibliografia
Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II Apparando. Series I: Antepraepa-

ratoria. Volumen II. Pars II: Europa, Typis Polyglottis Vaticanis 1961.
Banac I., Three – Vatican II and Yugoslavia, w: Vatican II. Behind the Iron Curtain, 

P.H. Kosicki (ed.), The Catholic University of America Press, Washington, 
D.C 2016, s. 75–98.

Białkowski M., Biskup chełmiński Kazimierz Józef Kowalski na Soborze Watykańskim 
II, w: Studia soborowe, t. II, część druga: Historia i recepcja Vaticanum II, 
M. Białkowski (red.), Toruń 2015, s. 129–159.

Białkowski M., Polscy ojcowie Soboru Watykańskiego II. Wstęp do badań nad episkopa-
tem Kościoła katolickiego w PRL, „Studia Pelplińskie” 2019, t. 53, s. 33–74.

Białkowski M., Protokoły konferencji polskich ojców soborowych. Zbiór dokumentów 
1962–1965, Gaudium, Lublin 2019.

Białkowski M., Sobór Watykański II. Polska historia, Wydawnictwo Mt 5,14|Mu-
zeum Jana Pawła II i Prymasa Wyszyńskiego, Warszawa 2022.

Białkowski M., Wokół Soboru Watykańskiego II. Studia i szkice,  Dom Wydawniczy 
MARGRAFSEN, Toruń 2016.

Fejérdy A., Pressed by a double loyalty. Hungarian attendance at the Second Vatican 
Council, 1959–1965, CEU Press Central European University Press, Buda-
pest-New York 2016.



36 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

Felak J.R., Four – Vatican II and Czechoslovakia, w: Vatican II. Behind the Iron Cur-
tain, P.H. Kosicki (ed.), The Catholic University of America Press, Washing-
ton DC 2016, s. 99–126.

Fogarty G.P., One – Vatican II and the Cold War, w: Vatican II. Behind the Iron Cur-
tain, P.H. Kosicki (ed.), The Catholic University of America Press, Washing-
ton DC 2016, s. 27–49.

John Paul II, Address to the Fiftieth General Assembly of the United Nations Orga-
nization (5.10.1995), https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/
speeches/1995/october/documents/hf_jp-ii_spe_05101995_address-to-
uno.html (dostęp: 29.07.2025).

Jan Paweł II, Encyklika „Centesimus annus” (01.05.1991), https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_
centesimus-annus.html (dostęp: 29.07.2025). 

Jan Paweł II, Encyklika „Fides et ratio” (14.09.1998), https://www.vatican.va/con-
tent/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fi-
des-et-ratio.html (dostęp: 29.07.2025).

Jan Paweł II, Encyklika „Laborem exercens” (14.09.1981), https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_
laborem-exercens.html (dostęp: 29.07.2025).

Jan Paweł II, Encyklika „Solicitudo rei socialis” (30.12.1987), https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_
sollicitudo-rei-socialis.html (dostęp: 29.07.2025).

Jan Paweł II, Orędzie na 36. Światowy Dzień Środków Społecznego Przekazu 
(24.01.2002), https://www.paulus.org.pl/231,36-sdssp-jan-pawel-ii-2002 
(dostęp: 29.07.2025).

Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja apostolska „Pastores dabo vobis” (25.03.1992), 
http://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/do-
cuments/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis.html (dostęp: 
29.07.2025).

Klimó Á. von, Two – Vatican II and Hungary, w: Vatican II. Behind the Iron Curtain, 
P.H. Kosicki (ed.), The Catholic University of America Press, Washington 
DC 2016, s. 50–74.

Kosicki P.H., Five – Vatican II and Poland, w: Vatican II. Behind the Iron Curtain, 
P.H. Kosicki (ed.), The Catholic University of America Press, Washington 
DC 2016, s. 127–198.

Kosicki P.H., Introduction, w: Vatican II. Behind the Iron Curtain, P.H. Kosicki (ed.), 
The Catholic University of America Press, Washington DC 2016, s. 1–26.



375Relacja Kościoła i świata w votach biskupów…

Pater J., Arcybiskup Bolesław Kominek i jego udział w obradach Soboru Watykańskiego 
II, w: Studia soborowe, t. II, część druga: Historia i recepcja Vaticanum II, 
M. Białkowski (red.), Toruń 2015, s. 93–127.

Przybysz M., Saran M., Pasterz cierpliwego dialogu. Biskup Michał Klepacz w polskiej 
delegacji na Sobór Watykański II, w: Studia soborowe, t. II, część druga: Hi-
storia i recepcja Vaticanum II, M. Białkowski (red.), Toruń 2015, s. 161–191. 

Schillebeeckx E., O katolickie zastosowanie hermeneutyki. Tożsamość wiary w toku jej 
reinterpretacji, „Znak” 1968, t. 7–8(169–170), s. 978–1010.

Skrzypczak R., Karol Wojtyła na Soborze Watykańskim II. Zbiór wystąpień, Wydaw-
nictwo AA, Kraków 2020.

Wąsowicz J., Udział metropolity poznańskiego arcybiskupa Antoniego Baraniaka SDB 
w obradach Soboru Watykańskiego II, w: Studia soborowe. Historia i naucza-
nie Vaticanum II, M. Białkowski (red.), Toruń 2013, s. 209–234.

Noty biograficzne

Damian Wąsek – dr hab., profesor Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II 
w Krakowie, Wydział Teologiczny. Opublikował m.in. Teologia ewolucyjna. 
Założenia – problemy – hipotezy (z Wojciechem Gryglem; Kraków 2022); 
Joseph Ratzinger’s Proposal to Decentralise the Ecclesial Structures in the Con-
text of Conciliar Debates on Lumen Gentium (z Markiem Gilskim; „Collecta-
nea Theologica” 2023, t. 93/4, s. 109–127; Freedom as a Polyphonic Concept 
in the vota for the Second Vatican Council (ze Sławomirem Zielińskim; „Ver-
bum Vitae” 2025, t. 43/1, s. 185–199). Główne zainteresowania badawcze 
to: Sobór Watykański II, nowy ateizm, nauczanie papieża Franciszka. Jest 
wiceprzewodniczącym Stowarzyszenia Teologów Fundamentalnych w Pol-
sce, członkiem zarządu Polskiego Towarzystwa Teologicznego, członkiem 
Polskiej Akademii Umiejętności (Komisja Filozofii Nauk) oraz współpra-
cownikiem Centrum Kopernika Badań Interdyscyplinarnych Uniwersytetu 
Jagiellońskiego. Prezbiter diecezji bielsko-żywieckiej.



38 5 Damian Wąsek, Marek Gilski

Marek Gilski – dr hab., profesor Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II 
w Krakowie, Wydział Teologiczny. Opublikował m.in. Język soborów pierw-
szego tysiąclecia (z Marcinem Cholewą; Kraków 2018); Ortodoksja jako droga 
twórczego rozwoju dziecka w „Panarionie” Epifaniusza z Salaminy (z Marci-
nem Wysockim; „Vox Patrum” 2022, t. 83, s. 205–220; Joseph Ratzinger’s 
Proposal to Decentralise the Ecclesial Structures in the Context of Conciliar De-
bates on Lumen Gentium (z Damianem Wąskiem; „Collectanea Theologica” 
2023, t. 93/4, s. 109–127). W ramach działalności naukowej porusza głów-
nie tematy związane z Soborem Watykańskim II, mariologią, historią pierw-
szych soborów. Członek Polskiego Towarzystwa Mariologicznego. Prezbiter 
archidiecezji krakowskiej.



5
Albert Wołkiewicz
ORCID: 0000-0002-5375-0636 
Salezjański Instytut Teologiczny w Krakowie / Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu. 
Ekologiczny wymiar pontyfikatu Jana Pawła II

Kompleksowa analiza stosunku Jana Pawła II do świata przyrody 
w kontekście jego nauczania teologicznego, osobistego stylu ży-
cia oraz wizji Kościoła dialogującego ze współczesnością stała się 

celem, który obrałem przy tworzeniu niniejszego opracowania. Punk-
tem wyjścia jest refleksja nad tym, w jaki sposób pontyfikat papieża 
Polaka odzwierciedlał ideał budowania mostów między Kościołem 
a światem, również w obszarze troski o całe stworzenie. Jan Paweł II 
stanowi wyjątkowy przykład integracji wiary, duchowości i odpowie-
dzialności ekologicznej, co sprawia, że jego myśl może być rozwijana 
w kontekście współczesnych wyzwań ekologicznych. Do realizacji tak 
nakreślonego celu wybrałem metodę analizy i syntezy teologicznej. 
W pracy pojawiają się wątki biograficzne Karola Wojtyły/Jana Paw-
ła II, które służą potwierdzeniu i uzupełnieniu postawionych tez.

W pierwszej części zaprezentowano główne wątki teologiczne 
i filozoficzne, które konstytuują papieską wizję świata stworzonego. 



40 5 Albert Wołkiewicz

W centrum tej wizji znajduje się człowiek jako osoba powołana do ży-
cia w odpowiedzialnej relacji ze światem, który traktowany jest jako 
dar od Stwórcy. Nauczanie papieża, inspirowane zarówno Tradycją 
Kościoła, jak i Soborem Watykańskim II, kładzie nacisk na jedność 
porządku stworzenia i etyczny wymiar ludzkich wyborów. Przyroda 
nie stanowi w nim wyłącznie tła egzystencji, ale uczestniczy w Boskim 
planie zbawienia.

Część druga przedstawia biograficzny i duchowy wymiar kontaktu 
papieża z przyrodą. Jego wyprawy w Tatry, spływy kajakowe, turystyka 
piesza i narciarska to nie tylko elementy wypoczynku, ale forma du-
chowej formacji, kontemplacji piękna stworzenia i budowania relacji 
z młodzieżą. Papież traktował przyrodę jako „świątynię stworzenia” 
– miejsce spotkania z Bogiem, refleksji nad życiem i odkrywania głębi 
powołania ludzkiego. Przyroda była także przestrzenią duszpasterstwa 
i pedagogiki – miejscem kształtowania odpowiedzialności, wspólno-
towości i wrażliwości etycznej.

W ostatniej części wskazuję na to, jak nauczanie Jana Pawła II 
może inspirować współczesnych chrześcijan – i nie tylko – do bar-
dziej odpowiedzialnej postawy wobec środowiska naturalnego. Papież 
wskazywał na potrzebę przemiany mentalności, wychodzącej poza in-
dywidualizm i konsumpcjonizm. Ekologia integralna, jako koncepcja 
głęboko zakorzeniona w jego myśli, obejmuje nie tylko środowisko, 
ale także strukturę społeczno-ekonomiczną, rodzinę, kulturę i ducho-
wość.

1. Teologia stworzenia a ekologia integralna w nauczaniu Jana Pawła II

Pontyfikat Jana Pawła II był głęboko osadzony w rzeczywistości 
współczesnego świata i jego wyzwań. Jednym z istotnych wątków jego 
nauczania – wciąż niewystarczająco rozpoznanym w debacie teolo-



415Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

giczno-społecznej – jest miejsce człowieka w świecie stworzonym 
i jego odpowiedzialność za środowisko naturalne. Papież nie trakto-
wał ekologii jako odrębnego, „świeckiego” tematu, lecz jako integral-
ną część chrześcijańskiej antropologii i teologii stworzenia. W jego 
myśleniu troska o świat przyrody była wyrazem głębokiego dialogu 
Kościoła ze światem, zakorzenionego w przesłaniu Soboru Watykań-
skiego II. Teologia stworzenia w ujęciu Jana Pawła II znajduje swoje 
odbicie w koncepcji ekologii integralnej, w której natura, człowiek 
i Bóg pozostają w dynamicznej i odpowiedzialnej relacji. Jan Paweł II 
łączył teologiczną refleksję z profetycznym ostrzeżeniem przed degra-
dacją środowiska, traktując ją jako skutek błędnie rozumianej wolno-
ści i instrumentalnego podejścia do rzeczywistości.

1.1. Stworzenie jako dar i zadanie
U podstaw papieskiej wizji ekologii znajduje się biblijna koncepcja 

stworzenia jako daru Bożego, który został powierzony człowiekowi 
nie po to, by ten go wykorzystywał, lecz by go „uprawiał i doglądał” 
(por. Rdz 2, 15). Jan Paweł II przypomina, że świat stworzony nie 
jest własnością człowieka, ale należy do Boga i winien być traktowa-
ny z szacunkiem. W swojej encyklice Redemptor hominis wskazuje, 
że człowiek został postawiony „w samym środku świata widzialnego”, 
nie jako jego właściciel, lecz jako ten, który ma wobec niego odpowie-
dzialność:

Zdaje się, że jesteśmy coraz bardziej świadomi, iż eksploatacja 
ziemi, planety, na której żyjemy, domaga się jakiegoś racjonal-
nego i uczciwego planowania. (…) Stwórca chciał, aby czło-
wiek obcował z przyrodą jako jej rozumny i szlachetny „pan” 
i „stróż”, a nie jako bezwzględny „eksplorator” (RH 15).



42 5 Albert Wołkiewicz

W tym sensie troska o środowisko naturalne wynika z antropolo-
gii chrześcijańskiej i nie może być traktowana jedynie jako zewnętrzny 
wymóg polityczno-społeczny. Ekologia jest więc nie tylko problemem 
naukowym czy technologicznym, ale także głęboko moralnym i du-
chowym. W osobistym świadectwie Jana Pawła II odnajdujemy wzo-
rzec integralnego życia, w którym duchowość, ciało, natura i kultura 
nie są rozdzielone, ale wzajemnie się przenikają.

1.2. Ekologia integralna: człowiek, natura, społeczeństwo
Jan Paweł II wskazywał na to, że degradacja środowiska naturalne-

go jest ściśle powiązana z kryzysem moralnym i duchowym człowie-
ka. Ochrona przyrody nie może być skuteczna bez odnowienia relacji 
człowieka z Bogiem i właściwego zrozumienia własnej tożsamości. 
W encyklice Centesimus annus napisanej w setną rocznicę encykliki 
Rerum novarum papież zaznaczył:

Nie tylko ziemia została dana człowiekowi przez Boga, aby 
używał jej z poszanowaniem pierwotnie zamierzonego dobra, 
dla którego została mu ona dana, ale również człowiek jest dla 
siebie samego darem otrzymanym od Boga i dlatego musi re-
spektować naturalną i moralną strukturę, w jaką został wypo-
sażony (CA 38).

W tym kontekście Jan Paweł II formułuje pojęcie „ekologii czło-
wieka”, podkreślając, że troska o przyrodę musi iść w parze z troską 
o godność osoby ludzkiej, życie i rodzinę. Degradacja środowiska jest 
więc nie tylko skutkiem przemysłowej eksploatacji, ale także skut-
kiem głębokich deformacji w rozumieniu człowieczeństwa. W wielu 
przemówieniach i przesłaniach, np. z okazji Dnia Modlitwy o Pokój 
czy Dnia Ochrony Środowiska, Jan Paweł II podkreślał duchowy wy-
miar ekologii. Troska o ziemię jest bowiem wyrazem miłości bliźniego 



435Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

i solidarności międzypokoleniowej. Świadomość, że przyroda została 
powierzona w ręce człowieka jako dar, prowadzi do uznania obowiąz-
ku jej zachowania dla przyszłych pokoleń. Z perspektywy teologicz-
nej odpowiedzialność ekologiczna nie jest dodatkiem do moralności 
chrześcijańskiej, lecz jej integralnym elementem. Jan Paweł II przy-
pomina, że „ekologia człowieka” (termin przez niego wprowadzony) 
oznacza poszanowanie natury człowieka, jego godności, pracy, ale tak-
że otoczenia, w którym żyje. Ład ekologiczny i ład moralny są ze sobą 
nierozerwalnie związane.

Papież rozwija ten wątek także w Evangelium vitae, łącząc temat 
ekologii z obroną życia:

Człowiek został powołany, aby uprawiać ogród ziemi i strzec go 
(por. Rdz. 2, 15), jest zatem w szczególny sposób odpowiedzial-
ny za środowisko życia, to znaczy za rzeczywistość stworzoną, 
która z woli Boga ma służyć jego osobowej godności i jego życiu: 
odpowiedzialny nie tylko wobec obecnej epoki, ale i przyszłych 
pokoleń. Na tym polega kwestia ekologiczna z wszystkimi jej 
aspektami – od ochrony jej „habitatów” różnych gatunków 
zwierząt i form życia po „ekologię człowieka” w ścisłym sensie; 
drogę do jej rozwiązania, szanującego to wielkie dobro, jakim 
jest życie, każde życie, wskazują zasady etyczne, jasno i stanow-
czo sformułowane na stronicach Biblii (EV 42).

Zatem ekologia integralna w nauczaniu Jana Pawła II oznacza nie-
rozerwalne połączenie troski o przyrodę z troską o życie ludzkie, spra-
wiedliwość społeczną i moralny ład w relacjach międzyludzkich.

1.3. Etyka odpowiedzialności i solidarności międzypokoleniowej
Jan Paweł II często podkreślał konieczność budowania postawy 

odpowiedzialności za świat przyrody, w szczególności w kontekście 
solidarności międzypokoleniowej. W przemówieniu z okazji Świato-



44 5 Albert Wołkiewicz

wego Dnia Pokoju w 1990 roku zatytułowanym Pokój z Bogiem Stwór-
cą – pokój z całym stworzeniem papież zaznaczał:

Istnieje więc pilna potrzeba kształtowania postawy odpowie-
dzialności ekologicznej: odpowiedzialności wobec siebie sa-
mych, odpowiedzialności wobec innych i odpowiedzialności 
wobec środowiska (…).
 Patrząc na kwestię ekologiczną w szerszej perspektywie po-
kojowego współżycia w społeczeństwie ludzkim, łatwiej jest 
uświadomić sobie wielką wagę przesłania, jakie płynie do nas 
z ziemi i z atmosfery: porządek, który panuje we wszechświe-
cie, wymaga szacunku; osoba ludzka, obdarzona możliwością 
wolnego wyboru, jest głęboko odpowiedzialna za zachowanie 
tego porządku, również dla dobra przyszłych pokoleń. Kryzys 
ekologiczny – powtarzam – jest problemem moralnym1.

To przesłanie było wyrazem nowej świadomości ekologicznej 
w Kościele – nie tyle jako modnej ideologii, ile jako duchowego po-
wołania do życia w harmonii ze stworzeniem. Papież sprzeciwiał się 
zarówno nihilistycznej eksploatacji przyrody, jak i radykalnym for-
mom „ekologizmu”, które absolutyzują naturę kosztem człowieka. 
Odpowiedzią miała być postawa zrównoważonego zarządzania stwo-
rzeniem, inspirowana cnotą roztropności i miłości.

1.4. Związek ekologii z etyką i antropologią chrześcijańską
Ekologia w ujęciu Jana Pawła II nie jest kwestią wyłącznie przyrod-

niczą czy technologiczną, lecz ma fundamentalne znaczenie antropo-
logiczne i moralne. W Evangelium vitae papież zauważa, że

1 Jan Paweł II, Orędzie na XXIII Światowy Dzień Pokoju, https://papiez.wiara.
pl/doc/378717.Pokoj-z-Bogiem-Stworca-pokoj-z-calym-stworzeniem-1990/6 
(dostęp: 28.07.2025).



455Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

ograniczenie nałożone od początku na człowieka przez samego 
Stwórcę i wyrażone w sposób symboliczny w zakazie „spoży-
wania owocu drzewa” (por. Rdz 2, 16–17) jasno ukazuje, że 
w odniesieniu do widzialnej natury jesteśmy poddani nie tylko 
prawom biologicznym, ale także moralnym, których nie moż-
na bezkarnie przekraczać (EV 42).

Przesłanie to pokazuje, że degradacja środowiska jest symptomem 
głębszego kryzysu moralnego i duchowego. Chrześcijańska antropo-
logia przypomina, że człowiek jest zarazem bytem cielesnym i ducho-
wym, zakorzenionym w świecie, ale przekraczającym go przez swoje 
powołanie do relacji z Bogiem. Troska o środowisko naturalne jest 
wyrazem integralnego pojmowania osoby ludzkiej i jej powołania do 
życia w harmonii ze stworzeniem. Tym samym ekologia chrześcijańska 
nie może być redukowana do utylitaryzmu czy sentymentalizmu, lecz 
musi być zakorzeniona w wizji osoby jako obrazu Boga.

Wielowarstwowa refleksja Jana Pawła II na temat stworzenia po-
zwala traktować jego nauczanie jako źródło inspiracji nie tylko dla 
teologii, ale także dla edukacji ekologicznej, ruchów społecznych i po-
lityki klimatycznej. Papież przypomina, że prawdziwa troska o świat 
nie jest możliwa bez duchowej odnowy człowieka i nowej wizji relacji 
z innymi i ze światem.

Teologia stworzenia i ekologia integralna w ujęciu Jana Pawła II 
stanowią jeden z najbardziej proroczych wymiarów jego pontyfikatu. 
Papież dostrzegał potrzebę przezwyciężenia fałszywej opozycji między 
Kościołem a światem oraz między duchowością a ekologią. W jego 
nauczaniu świat przyrody jawi się jako dar Boży, za który człowiek 
ponosi odpowiedzialność – nie jako właściciel, lecz jako wierny sza-
farz. Troska o środowisko naturalne staje się w ten sposób przestrzenią 
dialogu Kościoła ze światem i świadectwem chrześcijańskiej nadziei, 
zakorzenionej w szacunku dla stworzenia i życia.



46 5 Albert Wołkiewicz

2. Jan Paweł II jako świadek bliskości z naturą – góry, kajaki 
i kontemplacja stworzenia

Wrażliwość na piękno świata przyrody była cechą głęboko wpisaną 
w osobowość Karola Wojtyły, a następnie Jana Pawła II. Jego ducho-
wość, styl bycia, sposób odpoczynku, a także metoda duszpasterska 
wyraźnie ujawniały bliski związek z naturą, w której dostrzegał nie tyl-
ko dzieło Boga, ale także przestrzeń formacyjną – miejsce modlitwy, 
spotkania z drugim człowiekiem oraz kontemplacji tajemnicy stwo-
rzenia. Niniejsza część przedstawia biograficzne i duchowe aspekty tej 
więzi, wskazując, jak osobiste doświadczenia Papieża z polskich gór 
i jezior wpłynęły na jego myślenie o ekologii, człowieku i świecie.

Konferencja zorganizowana 13 października 2005 r. przez Akade-
mię Wychowania Fizycznego w Krakowie, której referaty opubliko-
wano w tomie Ks. Karol Wojtyła – Jan Paweł II miłośnik gór i przyro-
dy, precyzyjnie wskazała znaczenie tych doświadczeń dla duchowości 
i stylu życia Wojtyły2.

2.1. Góry i kajaki – przestrzenie życia i formacji
Od najmłodszych lat Karol Wojtyła związany był z przyrodą. Wy-

chowany w Wadowicach, u stóp Beskidów, od dzieciństwa odbywał 
górskie wędrówki, które z czasem przekształciły się w istotny element 
jego duchowego i fizycznego stylu życia. Już jako student Uniwersy-
tetu Jagiellońskiego i robotnik w Solvayu uczestniczył w wyprawach 
z przyjaciółmi w Tatry, Pieniny i Bieszczady. Później, jako ksiądz i bi-
skup, organizował liczne spływy kajakowe i piesze wędrówki, które 
łączyły rekreację z modlitwą i formacją młodzieży. Referaty ze wspo-
2 Ks. Karol Wojtyła – Jan Paweł II miłośnik gór i przyrody. Materiały z konferencji 

naukowej zorganizowanej w Akademii Wychowania Fizycznego. Kraków, 13 paź-
dziernika 2005, A. Wójcik (red.), Oficyna Wydawnicza „Wierchy”, Kraków 2006.



475Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

mnianej konferencji przywołują często obraz biskupa odwiedzającego 
Tatry – wędrującego samotnie lub z młodzieżą – który poprzez kon-
takt z wysokością i samotnością gór dotykał czystości powołania. Jak 
ujęła to jedna z prelegentek, rekolekcje odbywane „na kolanach gór”3 
były przestrzenią pedagoga i duszpasterza, gdzie otwierały się nowe 
drogi dialogu z Bogiem i bliźnimi. To nie były zwykłe górskie wyciecz-
ki. Jak zauważa Joaquin Navarro-Valls, rzecznik prasowy Watykanu 
i bliski współpracownik papieża, dla Jana Pawła II wyprawy te miały 
charakter medytacyjny i wspólnotowy. Nawet kiedy był już biskupem 
i kardynałem, potrafił z młodymi ludźmi rozbijać namiot, myć naczy-
nia, rozmawiać o życiu i o Bogu4. Środowisko przyrody stawało się 
dla Karola Wojtyły przestrzenią, w której tworzyły się więzi, rozwijała 
duchowość, a także dojrzewała jego wizja duszpasterstwa – bliskiego, 
dialogicznego, osadzonego w konkretnym życiu. Góry i rzeki stawały 
się naturalnym kontekstem dla rozmów o sensie życia, o powołaniu, 
miłości i wierze. Góry i jeziora dla Wojtyły były niemal jak salka ka-
techetyczna lub aula wykładowa5. Góry stanowiły symbol trudności 
i pokory, ale też doświadczenie transcendencji. To tu Wojtyła uczył 
młodzież, że duchowe wartości wyłaniają się między potęgą skał a ci-
szą szczytów, gdzie człowiek jest mały wobec stworzenia i wielki wo-
bec Boga.

Dla młodzieży był nie tylko duszpasterzem, ale także przyjacielem 
i przewodnikiem, który pokazywał, że życie duchowe nie ogranicza się 
do kościoła, ale rozciąga się na całą rzeczywistość. Góry były dla niego 

3 T. Malecka, Bieszczady 1960, w: Ks. Karol Wojtyła – Jan Paweł II miłośnik gór 
i przyrody…, s. 257.

4 Por. J. Navarro-Valls, Moje lata z Janem Pawłem II. Prywatne zapiski rzecznika 
prasowego Watykanu 1984–2006, Wydawnictwo Jedność, Kielce 2024, s. 89.

5 Zob. A. Matuszyk, Dlaczego góry i jeziora, a nie salka katechetyczna? („Rekolekcje 
w drodze” księdza Karola Wojtyły – refleksja pedagoga turystyki), w: Ks. Karol 
Wojtyła – Jan Paweł II miłośnik gór i przyrody…, s. 63–74.



48 5 Albert Wołkiewicz

szkołą charakteru, pokory, odpowiedzialności. Często podczas wędró-
wek poruszał tematy społeczne i moralne. Zarówno on, jak i uczestni-
cy wypraw traktowali wspólny czas jako „duszpasterstwo wakacyjne”6. 
Przebywanie w trudnych warunkach, wspólne gotowanie, znoszenie 
niewygód – wszystko to kształtowało ducha wspólnoty i odpowie-
dzialności za siebie nawzajem. Tak rozumiana pedagogika obecności 
była fundamentem jego późniejszego nauczania.

2.2. Styl odpoczywania – kontemplacja i wolność
Wojtyła nie traktował odpoczynku jako oderwania od rzeczywi-

stości, ale jako formę aktywnego kontaktu z naturą i z Bogiem. Gór-
skie szlaki były dla niego miejscem wyciszenia, modlitwy, a także po-
głębionej refleksji. W Castel Gandolfo czy Dolomitach Jan Paweł II 
znajdował czas na spacery, samotne wędrówki i kontemplację. Wspo-
mina o tym Glauco Benigni, opisując, jak papież potrafił wyjść w góry 
z minimalną ochroną, jedynie z książką i różańcem7.

Ten styl wypoczynku odzwierciedlał jego przekonanie, że czło-
wiek potrzebuje kontaktu z pięknem stworzenia, by zrozumieć same-
go siebie, by zbliżyć się do Boga i do innych. Natura była dla niego nie 
ucieczką od świata, lecz drogą do głębszego w nim uczestnictwa.

2.3. Przyroda jako przestrzeń modlitwy
Dla Jana Pawła II przyroda była nie tylko tłem życia, ale praw-

dziwym miejscem teologicznym – przestrzenią spotkania z Bogiem. 
Papież często podkreślał, że świat stworzony jest pierwszym objawie-
6 Zob. T. Malecka, Duszpasterstwo „wakacyjne” ks. Karola Wojtyły. Bieszczady-ka-

jaki. (Z dziejów Środowiska Ojca Św. Jana Pawła II), w: Ks. Karol Wojtyła – Jan 
Paweł II miłośnik gór i przyrody…, s. 51–62.

7 Zob. G. Benigni, Ochroniarze papieża, Dom Wydawniczy Rafael, Kraków 2026, 
s. 56–62.



495Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

niem Boga. W pięknie stworzenia odczytywał obecność Boga. Dla 
niego każda roślina, każdy kamień, każdy strumień opowiadały o wiel-
kości Stwórcy. Modlitwa w naturze nie miała u niego charakteru ry-
tualnego, lecz egzystencjalny – była naturalną odpowiedzią na piękno 
i dar istnienia. Współuczestnicy jego wypraw wspominają, że często 
milczał przez długi czas, zapatrzony w krajobraz, po czym zaczynał 
mówić o Bogu z głębokim wzruszeniem8. Ta duchowość zakorzeniona 
w naturze nie była ucieczką od liturgii, lecz jej dopełnieniem. Papież 
niejednokrotnie celebrował Eucharystię na łonie przyrody – na pola-
nach, nad jeziorami, w schroniskach. Dla uczestników były to wyda-
rzenia przełomowe: sakralność liturgii łączyła się z doświadczeniem 
piękna stworzenia, rodząc głębokie przeżycia duchowe.

2.4. Duchowość ekologiczna zakorzeniona w doświadczeniu
Papież nie budował swojej ekologicznej wizji świata wyłącznie na 

refleksji intelektualnej, ale na osobistym doświadczeniu. Jego miłość 
do przyrody nie była estetycznym sentymentalizmem, ale wyrazem 
głębokiego szacunku dla dzieła stworzenia, który przenikał jego życie, 
modlitwę i nauczanie. Duchowość ekologiczna, którą przekazywał, 
opierała się na kontemplacji, odpowiedzialności i wdzięczności. Pod-
czas Mszy św. w Sanktuarium Matki Bożej Fatimskiej w Zakopanem 
powiedział:

Piękno tych świątyń odpowiada pięknu Tatr i jest odblaskiem 
tego samego piękna, o którym mówią słowa Wincentego Pola 
wypisane na krzyżu w Dolinie Kościeliskiej: „I nic nad Boga”9.

8 Por. J. Navarro-Valls, Moje lata z Janem Pawłem II…, s. 131–138.
9 Jan Paweł II, Homilia podczas Mszy św. i konsekracji kościoła Matki Bożej Fatim-

skiej, Zakopane, 7.06.1997, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pa-
wel_ii/homilie/zakopane_07061997.html (dostęp: 29.07.2025).



50 5 Albert Wołkiewicz

Z tej duchowości wypływał jego prorocki głos w sprawach eko-
logii. Jako papież wielokrotnie nawoływał do odpowiedzialności za 
świat stworzony. Ale ten głos miał źródło w osobistej historii człowie-
ka, który poznał przyrodę nie jako turysta, ale jako pielgrzym, przyja-
ciel i kontemplatyk.

Przykład życia Jana Pawła II pokazuje, że troska o świat przyrody 
może być integralną częścią duchowości chrześcijańskiej. Jego świadec-
two nie pozostaje jedynie faktem biograficznym, ale stanowi inspirację 
do nowego modelu duszpasterstwa, opartego na obecności, dialogu 
i formacji w naturze. W czasach kryzysu klimatycznego, gdy rośnie 
przepaść między człowiekiem a światem stworzonym, powrót do tej 
formy obecności wydaje się nie tylko aktualny, ale wręcz konieczny.

Jan Paweł II uczył, że w górach i nad jeziorami można nie tylko od-
począć, ale przede wszystkim spotkać Boga – w pięknie, ciszy, w dru-
gim człowieku. Jego biografia stanowi wyjątkowe świadectwo integral-
ności życia duchowego i ekologicznego.

Doświadczenie bliskości z naturą było jednym z najgłębiej osobi-
stych i formacyjnych wymiarów życia Karola Wojtyły – Jana Pawła II. 
Związek z przyrodą nie był dodatkiem do jego duchowości, lecz jej 
rdzeniem. W jego świadectwie przyroda jawi się jako dar, zadanie, 
miejsce spotkania i formacji. W obliczu współczesnych poszukiwań 
nowej wrażliwości ekologicznej biografia Karola Wojtyły/Jana Paw-
ła II może pomóc odnaleźć inspirację do duchowości, która harmonij-
nie łączy umiłowanie stworzenia z odpowiedzialnością za nie i modli-
twą ku jego Stwórcy.

3. Dialog Kościoła ze światem poprzez troskę o wspólny dom

Jednym z istotnych wyzwań, przed którymi staje współczesny 
Kościół, jest konieczność prowadzenia owocnego dialogu ze światem 



515Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

– nie w opozycji do niego, lecz z troską o wspólne dobro. W dobie 
globalnych kryzysów ekologicznych, społecznych i duchowych temat 
ochrony stworzenia nabiera szczególnego znaczenia jako obszar moż-
liwego spotkania i współpracy. Kościół, kierując się swoją misją ducho-
wą i etyczną, nie pozostaje obojętny wobec problemów, które dotykają 
całej ludzkości. Przeciwnie – proponuje własną wizję ekologii zakorze-
nionej w godności osoby ludzkiej i porządku stworzenia, łącząc troskę 
o środowisko z troską o człowieka.

Pontyfikat Jana Pawła II ukazuje, że autentyczny dialog Kościoła 
ze światem może i powinien obejmować także kwestie związane z eko-
logią. Papież ten nie traktował problemów środowiskowych jako te-
matu ubocznego czy drugorzędnego. Wręcz przeciwnie – włączał je 
w szerszą refleksję nad kondycją współczesnego człowieka i cywiliza-
cji, dostrzegając w degradacji przyrody symptomy głębszego kryzysu 
moralnego i duchowego. W jego nauczaniu pojawia się oryginalna 
koncepcja „ekologii ludzkiej”, której podstawą jest przekonanie o nie-
rozerwalnym związku między człowiekiem a światem stworzonym, 
między kulturą a naturą, między duchowością a odpowiedzialnością 
za Ziemię.

3.1. Troska o stworzenie jako wymiar dialogu Kościoła ze światem
Współczesny świat doświadcza poważnych wyzwań ekologicznych, 

które ujawniają głęboki kryzys nie tylko środowiskowy, ale również 
duchowy, moralny i społeczny. W tym kontekście troska o środowi-
sko naturalne staje się nie tylko przedmiotem technicznej debaty, lecz 
także okazją do pogłębionego dialogu między Kościołem a światem. 
Kościół, podejmując temat ochrony stworzenia, wychodzi naprzeciw 
realnym potrzebom ludzkości, ukazując swoje nauczanie jako istotne 
i aktualne.



52 5 Albert Wołkiewicz

Pontyfikat Jana Pawła II stanowi istotny etap w tej drodze otwar-
tości. Papież ten nie traktował ekologii jako marginalnego tematu, lecz 
włączał ją w szerszy kontekst antropologiczny i teologiczny. Potrafił 
umiejętnie, jak mało kto, łączyć swoje zamiłowanie do nauki z prak-
tycznym podejściem do „uczestnictwa w świecie stworzonym”. Woj-
ciech Grygiel zastanawia się nad tym, jak w tej jednej osobie można 
było połączyć kapłaństwo, fizykę i… narty10.

Troska o świat stworzony była w jego myśleniu elementem inte-
gralnym misji Kościoła, który pragnie towarzyszyć człowiekowi w peł-
ni jego egzystencji – także w jego relacji do natury. Kościół nie izoluje 
się od globalnych problemów, ale podejmuje je z perspektywy etycznej 
i duchowej, dążąc do wspólnego dobra.

3.2. Ekologia ludzka jako klucz do zrozumienia relacji człowieka 
ze światem

W pojęciu „ekologii człowieka” stworzonym przez Jana Pawła II 
nie chodzi o prostą troskę o czystość powietrza czy stan lasów, lecz 
o ukazanie głębokiego związku między kulturą, moralnością a środo-
wiskiem. Papież zwracał uwagę, że zniszczenie przyrody często idzie 
w parze z degradacją godności człowieka, a u podstaw kryzysu eko-
logicznego leży często błędna wizja osoby – oderwana od relacji ze 
wspólnotą, naturą i Bogiem.

W encyklice Centesimus annus Jan Paweł II zauważył, że zbyt mało 
uwagi poświęca się temu, co można by nazwać „ekologią człowieka”, 
wskazując, że człowiek nie może być traktowany jako jedyny właściciel 
świata, lecz jako jego odpowiedzialny opiekun. Ten sposób myślenia 
10 Zob. W.P. Grygiel, W poszukiwaniu nowego „Akwinaty”: Jan Paweł II a relacje 

pomiędzy nauką i wiarą, w: Pontyfikat odnowy. Jak Jan Paweł II zmieniał Kościół, 
D. Wąsek, M. Gilski, Ł. Piórkowski (red.), Wydawnictwo «scriptum», Kraków-
-Wadowice 2024, s. 394.



535Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

nie izoluje człowieka od reszty stworzenia, ale przeciwnie – umiesz-
cza go w sieci relacji, których nie wolno lekceważyć (CA 38). Taka 
perspektywa prowadzi do uznania, że ochrona środowiska nie jest luk-
susem ani dodatkiem do życia duchowego, ale jego naturalną konse-
kwencją. Jan Paweł II podkreślał, że relacja człowieka do przyrody ma 
wymiar moralny: niszcząc środowisko, człowiek nie tylko traci rów-
nowagę ekologiczną, ale także narusza porządek etyczny i duchowy.

3.3. Ekologia integralna jako kontynuacja papieskiego nauczania
Współczesna myśl ekologiczna Kościoła, szczególnie w ujęciu pa-

pieża Franciszka, rozwija intuicje Jana Pawła II, nadając im nowy wy-
miar w formie koncepcji „ekologii integralnej”. W encyklice Laudato 
si’ Franciszek odniósł się wprost do swojego poprzednika, przypomi-
nając jego wezwania do „nawrócenia ekologicznego” i odpowiedzial-
ności za stworzenie (LS 5). Przejmując tę linię refleksji, Franciszek 
akcentował jeszcze silniej konieczność zintegrowanego podejścia – 
obejmującego środowisko, ekonomię, kulturę i życie społeczne.

Ekologia integralna jest w gruncie rzeczy propozycją nowej formy 
życia wspólnotowego i dialogu: między pokoleniami, między naroda-
mi, między religiami, a także między człowiekiem a światem przyrody. 
Kościół, wprowadzając ten temat do swojego nauczania społecznego, 
ukazuje, że nie jest obojętny na los planety ani na cierpienie ludzi do-
tkniętych degradacją środowiska.

W tym sensie Jan Paweł II jawi się jako prekursor współczesnego 
nauczania ekologicznego Kościoła – nie przez samą liczbę wypowiedzi 
na ten temat, ale przez ich głęboki i systematyczny charakter. Przypo-
minał, że nie można oddzielać troski o przyrodę od troski o człowieka, 
a prawdziwa ochrona środowiska zaczyna się od uznania godności każ-
dej osoby ludzkiej oraz jej odpowiedzialności przed Stwórcą.



54 5 Albert Wołkiewicz

3.4. Wkład Jana Pawła II w budowanie świadomości ekologicznej
Wystąpienia i dokumenty Jana Pawła II miały ogromne znacze-

nie nie tylko dla Kościoła, ale także dla światowej debaty ekologicz-
nej. Papież podejmował temat ochrony środowiska na forum ONZ, 
w orędziach na Światowe Dni Pokoju, a także w codziennym naucza-
niu. Jego przesłanie trafiało do liderów państw, organizacji pozarządo-
wych, młodzieży, a także do zwykłych wiernych.

Szczególną rolę pełnił w tym kontekście język, jakim papież mó-
wił o świecie stworzonym – pełen szacunku, wdzięczności i zachwytu. 
Używał obrazów zaczerpniętych z własnego doświadczenia kontaktu 
z przyrodą – górskich wędrówek, spływów kajakowych, chwil kon-
templacji – aby ukazać, że świat jest darem, który trzeba przyjąć z mi-
łością, a nie przestrzenią do bezwzględnej eksploatacji. Jan Paweł II 
wzywał do refleksji nad stylem życia, nad relacją między konsumpcją 
a ubóstwem, nad rolą technologii i gospodarki w kształtowaniu ludz-
kiej przyszłości. Przestrzegał, że bez duchowej przemiany nie da się 
zbudować trwałej ekologii – ponieważ problem nie leży jedynie w ze-
wnętrznych strukturach, lecz w sercu człowieka.

3.5. Aktualność papieskiego przesłania i jego potencjał inspiracyjny
Dziedzictwo ekologiczne Jana Pawła II może być inspiracją nie 

tylko dla chrześcijan, ale również dla wszystkich ludzi dobrej woli. 
Jego myśl opiera się na przekonaniu, że świat jest wspólnym domem, 
o który mamy troszczyć się razem – niezależnie od przynależności re-
ligijnej, kulturowej czy politycznej. W czasach podziałów i napięć to 
przesłanie staje się szczególnie cenne.

Współczesna teologia, ekologia i etyka mogą zyskać na nowo, 
odkrywając i rozwijając ten wkład papieża. Jego spojrzenie uczy, że 
ochrona przyrody nie jest jedynie obowiązkiem moralnym, ale także 



555Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

sposobem wyrażania miłości do Boga, który stworzył świat „bardzo 
dobrym” (por. Rdz 1, 31). W tym sensie nauczanie Jana Pawła II po-
zostaje nie tylko aktualne, ale wręcz prorocze – zapraszając do budo-
wania mostów pomiędzy Kościołem a światem przez wspólną troskę 
o Ziemię.

Podsumowanie

Refleksja nad stosunkiem Jana Pawła II do świata przyrody pozwala 
ujrzeć jego pontyfikat jako jeden z najważniejszych przykładów har-
monijnego dialogu Kościoła ze światem współczesnym, także na płasz-
czyźnie ekologicznej. Zarówno jego teologiczne ujęcie stworzenia, oso-
biste doświadczenia kontaktu z przyrodą, jak i profetyczne wezwania 
do ekologii integralnej stanowią spójną i aktualną wizję chrześcijańskiej 
odpowiedzialności za świat stworzony. Jan Paweł II nie tylko głosił po-
trzebę troski o środowisko, ale ukazywał ją jako element integralnej du-
chowości, wpisującej się w misterium stworzenia i zbawienia.

W centrum tej wizji znajduje się człowiek – nie jako dominator 
przyrody, lecz jej stróż i współuczestnik Bożego planu. Antropologia 
chrześcijańska, którą papież konsekwentnie rozwijał, przypominała 
o godności osoby, ale jednocześnie zakładała odpowiedzialność i gra-
nice wolności. Wolność bez odpowiedzialności prowadzi do destruk-
cji człowieka i środowiska. W tym sensie ochrona środowiska nie była 
dla niego kwestią drugorzędną, ale jednym z kluczowych przejawów 
miłości bliźniego, solidarności pokoleń oraz poszanowania porządku 
stworzenia.

Osobiste doświadczenia Karola Wojtyły – biskupa, kapłana i tury-
sty – nadają tej wizji szczególną autentyczność. Jego wyprawy górskie, 
spływy kajakowe, kontakt z młodzieżą na łonie przyrody czy chwile 
samotnej modlitwy w otoczeniu naturalnym nie były jedynie formą 



56 5 Albert Wołkiewicz

wypoczynku, ale miejscem duchowej kontemplacji. Jak świadczą jego 
współpracownicy, także w czasie pontyfikatu papież tęsknił za bezpo-
średnim kontaktem z przyrodą – nie tylko ze względu na odpoczynek, 
ale jako przestrzenią pogłębiania więzi z Bogiem. Przyroda stawała się 
dla niego „świątynią stworzenia”, a kontemplacja piękna świata prowa-
dziła do dziękczynienia i uwielbienia Stwórcy.

Równocześnie Jan Paweł II podkreślał, że troska o stworzenie nie 
może być oderwana od troski o człowieka. Ekologia integralna, jaką 
głosił, zakłada zatem szerszą perspektywę, w której ochrona środowi-
ska jest związana z walką z ubóstwem, promocją sprawiedliwości spo-
łecznej, obroną życia ludzkiego i budowaniem pokoju. Taka właśnie 
wizja znalazła kontynuację i rozwinięcie w encyklice Laudato si’ papie-
ża Franciszka, która – jak sam zaznaczył – czerpie wprost z nauczania 
Jana Pawła II i Benedykta XVI. Można zatem mówić o swoistej „linii 
ekologicznej” współczesnego Magisterium Kościoła, która wyrasta 
z głębokiej teologii stworzenia i duchowości chrześcijańskiej.

Z dzisiejszej perspektywy, w obliczu narastających kryzysów kli-
matycznych i środowiskowych, nauczanie Jana Pawła II zyskuje nową 
aktualność. Stanowi ono nie tylko źródło inspiracji teologicznej, ale 
także wezwanie do konkretnych działań – zarówno na poziomie jed-
nostkowym, jak i wspólnotowym, społecznym i globalnym. Papież 
wzywał do przemiany mentalności, odejścia od logiki konsumpcji 
i wyzysku, na rzecz logiki daru, odpowiedzialności i współpracy. Ten 
postulat znajduje dziś odzwierciedlenie w licznych inicjatywach eko-
logicznych podejmowanych przez Kościoły lokalne, wspólnoty zakon-
ne, młodzież i świeckich.

Warto zauważyć, że przesłanie Jana Pawła II nie ogranicza się do 
katolików czy chrześcijan. Jego apel o wspólną troskę o „nasz wspólny 
dom” ma charakter uniwersalny i otwarty na dialog z nauką, kultu-
rą, innymi religiami i światopoglądami. W tym sensie pontyfikat Jana 



575Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

Pawła II jawi się jako modelowy przykład budowania mostów między 
Kościołem a światem – mostów opartych na wspólnych wartościach, 
wzajemnym szacunku i gotowości do wspólnego działania dla dobra 
ludzkości i planety.

Podsumowując, postawa i nauczanie Jana Pawła II w kontekście 
ekologii to nie tylko ważny rozdział w historii Kościoła, ale także 
punkt odniesienia dla współczesnych poszukiwań sensownej, zinte-
growanej i duchowej odpowiedzi na kryzys środowiskowy. W jego 
osobie i myśli odnajdujemy inspirującą syntezę: głęboką duchowość 
zakorzenioną w kontemplacji stworzenia, konsekwentną refleksję teo-
logiczną, a zarazem praktyczne świadectwo życia w bliskości z natu-
rą i wrażliwości na dobro wspólne. Dziedzictwo to wciąż domaga się 
odczytania na nowo – nie tylko w kontekście przeszłości, ale przede 
wszystkim jako zadanie na przyszłość.



58 5 Albert Wołkiewicz

Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu. 
Ekologiczny wymiar pontyfikatu Jana Pawła II 
Abstrakt

Celem artykułu jest ukazanie, w jaki sposób Jan Paweł II łączył teologię stwo-
rzenia z ideą ekologii integralnej oraz jak jego nauczanie i osobiste świadectwo 
mogą inspirować współczesnych do odpowiedzialności za środowisko natural-
ne. Praca opiera się na analizie dokumentów papieskich, wypowiedzi, biografii 
i relacji świadków, uwzględniając także współczesne interpretacje teologiczne 
oraz odniesienia do encykliki Laudato si’ papieża Franciszka jako kontynuacji 
tej myśli.

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, ekologia integralna, teologia stworzenia, ducho-
wość ekologiczna, dialog Kościoła ze światem

Openness to the Natural World as a Path to Dialogue. 
The Ecological Dimension of John Paul II’s Pontificate 
Abstract

 The aim of this article is to explore how John Paul II integrated the theology 
of creation with the concept of integral ecology, and how his teaching and 
personal example can inspire contemporary responsibility for the natural 
environment. The study draws on an analysis of papal documents, speeches, 
biographical accounts, and eyewitness testimonies, while also referencing 
contemporary theological interpretations and the encyclical Laudato si’ by Pope 
Francis as a continuation of this vision. Methodologically, the article employs 
a hermeneutical and analytical approach, combining theological interpretation 
of the Magisterium’s texts with biographical and cultural context. The analysis 
encompasses both the official teachings of John Paul II and his personal 
spiritual practices and lifestyle, in which nature played a significant role as 
a space for prayer, formation, and community. The findings reveal that John 
Paul II developed the idea of integral ecology well before it was systematized by 
his successors. He regarded the natural world as both a gift and a responsibility, 
and environmental stewardship as an expression of responsible freedom and 



595Otwartość na świat przyrody jako droga dialogu…

love of neighbour. His close relationship with nature lent credibility and depth 
to his ecological teachings. The article concludes that the papal reflection on 
creation holds enduring significance not only for Catholic doctrine but also for 
contemporary ecological thought. It offers a profound source of spiritual and 
ethical inspiration in the face of global environmental and climate challenges.

Keywords: John Paul II, integral ecology, theology of creation, ecological 
spirituality, Church-world dialogue

Bibliografia
Benigni G., Ochroniarze papieża, Dom Wydawniczy Rafael, Kraków 2006.
Franciszek, Laudato si’, Watykan 2015.
Grygiel W.P., W poszukiwaniu nowego „Akwinaty”: Jan Paweł II a relacje pomię-

dzy nauką i wiarą, w: Pontyfikat odnowy. Jak Jan Paweł II zmieniał Kościół, 
D. Wąsek, M. Gilski, Ł. Piórkowski (red.), Wydawnictwo «scriptum», Kra-
ków-Wadowice 2024, s. 391–424.

Jan Paweł II, Centesimus annus, Watykan 1991.
Jan Paweł II, Evangelium vitae, Watykan 1995.
Jan Paweł II, Redemptor hominis, Watykan 1979.
Jan Paweł II, Homilia podczas Mszy św. i konsekracji kościoła Matki Bożej Fatimskiej, 

Zakopane, 7.06.1997, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_
ii/homilie/zakopane_07061997.html (dostęp: 29.07.2025).

Malecka T., Bieszczady 1960, w: Ks. Karol Wojtyła – Jan Paweł II miłośnik gór i przy-
rody. Materiały z konferencji naukowej zorganizowanej w Akademii Wycho-
wania Fizycznego. Kraków, 13 października 2005, A. Wójcik (red.), Oficyna 
Wydawnicza „Wierchy”, Kraków 2006, s. 257–259.

Malecka T., Duszpasterstwo „wakacyjne” ks. Karola Wojtyły. Bieszczady-kajaki. 
(Z dziejów Środowiska Ojca Św. Jana Pawła II), w: Ks. Karol Wojtyła – Jan 
Paweł II miłośnik gór i przyrody. Materiały z konferencji naukowej zorganizo-
wanej w Akademii Wychowania Fizycznego. Kraków, 13 października 2005, 
A. Wójcik (red.), Oficyna Wydawnicza „Wierchy”, Kraków 2006, s. 51–62.



60 5 Albert Wołkiewicz

Matuszyk A., Dlaczego góry i jeziora, a nie salka katechetyczna? („Rekolekcje w drodze” 
księdza Karola Wojtyły – refleksja pedagoga turystyki), w: Ks. Karol Wojty-
ła – Jan Paweł II miłośnik gór i przyrody. Materiały z konferencji naukowej 
zorganizowanej w Akademii Wychowania Fizycznego. Kraków, 13 paździer-
nika 2005, A. Wójcik (red.), Oficyna Wydawnicza „Wierchy”, Kraków 2006, 
s. 63–74.

Navarro-Valls J., Moje lata z Janem Pawłem II. Prywatne zapiski rzecznika prasowego 
Watykanu 1984–2006, Wydawnictwo Jedność, Kielce 2024.

Nota biograficzna

Albert Wołkiewicz – doktor nauk teologicznych w zakresie katechetyki, 
wykładowca katechetyki (Salezjański Instytut Teologiczny w Krakowie) 
oraz pedagogiki i dydaktyki (Małopolska Wyższa Szkoła Ekonomiczna 
w Tarnowie); badacz mediów edukacyjnych i komunikacji naukowej (m.in. 
z wykorzystaniem japońskiego Sorobanu); autor/współautor kilkunastu ar-
tykułów w czasopismach naukowych i monografiach w tym zakresie. Naj-
ważniejsze publikacje: Główne idee polskich programów katechetycznych 
(2018); The Soroban. Contexts. Theory. Practice, (2023, z Karolem Sieńkow-
skim). Rzeczoznawca ds. oceny programów nauczania religii i podręczników 
katechetycznych, członek Stowarzyszenia Katechetyków Polskich. Prezbiter 
archidiecezji krakowskiej.



5
Tereza Huspeková CHR
ORCID: 0000-0002-5331-8763 
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Więcej niż pióropusz: 
Jan Paweł II a dialog międzykulturowy

Czytelnicy być może pamiętają jeszcze zdjęcia Jana Pawła II, na któ-
rych przedstawiciele rdzennych ludów Ameryki nakładają mu na 
głowę indiański pióropusz lub na których indyjska kobieta ubra-

na w sari kreśli mu na czole tilak, tradycyjny hinduski znak stosowany 
w owej kulturze także przez katolików jako znak błogosławieństwa 
i szacunku. Przez niektórych wiernych owe wydarzenia były pochwa-
lane i doceniane jako świadectwo życzliwości Papieża względem ludzi 
z „niezachodnich” kultur, inni krytykowali je jako wyraz niestosownej 
ekstrawagancji, braku powagi i upadku tradycji katolickiej. Owe ge-
sty można traktować jako ciekawostkę historyczną, świadczącą przede 
wszystkim o otwartości Jana Pawła II i jego łatwości w kontaktach 
z ludźmi, niemniej jednak ich znaczenie można odczytać głębiej – ze-
stawiając je z jego nauczaniem, można się przekonać, że praktyczne 
podejście Papieża do ludzi z różnych kultur okazuje się spójne z ide-
ami zawartymi w jego tekstach i przemówieniach od samego początku 
pontyfikatu.



62 5 Tereza Huspeková CHR

W związku z tym, celem niniejszego artykułu jest przedstawienie 
słów i gestów Jana Pawła II, które wprost lub pośrednio dotyczyły 
dialogu między kulturami, osadzenie owego tematu w kontekście – 
zwłaszcza w kontekście nauczania Soboru Watykańskiego II – oraz 
pokazanie podejścia do różnorodności kulturowej, które się z tego wy-
łania. Pomijam wątki i wydarzenia z okresu pontyfikatu Jana Pawła II, 
które dotyczą raczej dialogu międzyreligijnego, ponieważ te zostały 
już wystarczająco opisane w innym miejscu1. Choć owe dwa obszary 
na siebie zachodzą, a granicę między nimi nie zawsze można ostro 
nakreślić, Papież sam w swoim nauczaniu rozróżniał między kulturą 
i religią, w związku z czym takie ograniczenie zakresu zainteresowania 
jest uzasadnione. W tym tekście skupiam się więc na kwestii plurali-
zmu ludzkich kultur, globalizacji i inkulturacji orędzia ewangeliczne-
go w ujęciu Jana Pawła II. Zajęcie się tym tematem wydaje się stosowne 
nie tylko ze względu na wartość historyczną analizy treści wypowiedzi 
Papieża, ale także ze względu na aktualną sytuację polityczno-kultu-
rową w Polsce i Europie, gdzie zjawisko narastającej migracji i związa-
nej z nią wielokulturowości stanowi coraz większe wyzwanie zarówno 
w wymiarze społecznym, jak i dla teorii i praktyki w Kościele katolic-
kim. Nauczanie i gesty Jana Pawła II mogą w tym względzie stanowić 
inspirację zarówno w dziedzinie antropologicznej, jak i w poszukiwa-
niu praktycznych rozwiązań2.

1 Zob.  K. Kałuża, Dialog religii a dialog kultur, „Roczniki Teologiczne” 2019, 
t. 66, nr 9, s. 67.

2 W książce Idea dialogu w myśli Jana Pawła II z 2013 r. pojawił się już artykuł 
pt. Jan Paweł II a dialog międzykulturowy autorstwa A. Borowskiego (zob. 
A. Borowski, Jan Paweł II a dialog międzykulturowy, w: Idea dialogu w myśli 
Jana Pawła II: VII Dni Jana Pawła II 2012, K. Dybeł, Z. Zarębianka, Z. Mi-
rek (red.), Wydawnictwo Naukowe UPJPII, Kraków 2013, s. 34–42), który 
jednak poświęcony jest szczególnie refleksji na temat pojęć, języka i fundamen-
tów filozoficzno-teologicznych pewnych wątków z wypowiedzi Papieża. Celem 



635Więcej niż pióropusz…

Artykuł składa się z trzech części: w pierwszej, dla przedstawienia 
szerszego kontekstu, omawiam ogólnie pojęcie kultury oraz znaczenie 
dialogu międzykulturowego. Druga część poświęcona jest szczególnie 
nauczaniu Soboru Watykańskiego II na temat kultury i kultur. Część 
trzecia zawiera zaś kluczowe aspekty nauczania i postaw Jana Pawła II 
dotyczące kultur i dialogu między nimi.

1. Pojęcie kultury, dialog międzykulturowy

Pojęcie kultury we współczesnym znaczeniu jest kategorią trudną 
do określenia, zawierającą różne znaczenia i konotacje. Samo słowo 
kultura, którego odpowiedniki używane są w większości języków euro-
pejskich, pochodzi od łacińskiego czasownika colo, colere („uprawiać”, 
„dbać o”, „utrzymywać”, „zamieszkiwać”) poprzez słowo cultura, które 
odnosiło się do uprawy (zwłaszcza roli), moralnego lub duchowego 
doskonalenia lub – u pisarzy chrześcijańskich – uwielbienia oddawa-
nego Bogu3. Etymologia „kultury” wskazuje zatem na zorganizowaną 
czynność człowieka, która zmierza ku oswajaniu środowiska i dosko-
naleniu rzeczywistości ludzkiej w wymiarze zarówno indywidualnym, 
jak i wspólnotowym. Słowo „kultura” we współczesnej polszczyźnie 
także jest wieloznaczne. Słownik języka polskiego PWN podaje aż 
cztery znaczenia w kontekście zastosowania owego pojęcia do świata 
ludzkiego, mianowicie: „1) «materialna i umysłowa działalność spo-
łeczeństw oraz jej wytwory»; 2) «społeczeństwo rozpatrywane ze 
względu na jego dorobek materialny i umysłowy»; 3) «odpowiednio 
wysoki poziom rozwoju społeczeństwa w jakimś zakresie» 4) «umie-

niniejszego opracowania jest raczej przedstawienie ogólnej „mapy” ułatwiającej 
orientację w nauczaniu Jana Pawła II w tej dziedzinie. 

3 Zob. M.M. Tytko, Istota kultury uniwersytetu, w: Kultura organizacyjna szkoły, 
E. Augustyniak (red.), Uczelniane Wydawnictwa Naukowo-Dydaktyczne AGH, 
Kraków 2009, s. 34.



64 5 Tereza Huspeková CHR

jętność obcowania z ludźmi»”4. W niniejszym opracowaniu będzie 
nas interesowało rozumienie kultury bliskie pierwszemu i drugiemu 
znaczeniu, czyli kultura jako zespół zjawisk związanych z wymiarem 
społecznym i wspólnotowym na różnych poziomach rozwoju (tzn. 
kultura nie jest ograniczona tylko do środowisk, które są uważane za 
rozwinięte i „kulturalne” z perspektywy ludzi żyjących w społeczeń-
stwach uważanych za cywilizowane).

Jako osobny obszar ludzkiego świata, który można wyodrębnić 
i opisać, kultura w liczbie mnogiej i pojedynczej – podobnie jak „reli-
gia” – zaczęła być w Europie tematyzowana właściwie dopiero w cza-
sach nowożytnych. W opinii Leszka Kołakowskiego chęć przeniknię-
cia w świat „innych” oraz spojrzenia na własną rzeczywistość jakby 
z zewnątrz można uznać za charakterystyczną cechę myśli europejskiej 
od czasów nowożytnych do współczesności5. Właśnie w tym środowi-
sku rozwinęła się antropologia kulturowa jako obszar badań nad ludz-
kimi kulturami, która w dużej mierze wpłynęła także na postrzeganie 
różnorodności ludzkich światów i w późniejszych fazach pozwoliła za-
jąć się takimi kwestiami jak zachodni etnocentryzm, kolonializm lub 
wpływ globalizacji na społeczeństwa rodzime.

Amerykański badacz Clifford Geertz, jako jeden z najbardziej 
wpływowych antropologów kulturowych, określił kulturę jako „hi-
storycznie przekazywany wzorzec znaczeń zawartych w symbolach, 
system odziedziczonych koncepcji wyrażonych w formach symbolicz-
nych, za pomocą których ludzie komunikują się, utrwalają i rozwijają 
swoją wiedzę i postawy wobec życia”6. Zgodnie z tą definicją kultura 

4 Kultura, w: Słownik języka polskiego PWN, https://sjp.pwn.pl/sjp/kultura;256 
5197.html (dostęp: 10.07.2025).

5 Por. L. Kołakowski, Modernity on Endless Trial, University of Chicago Press, 
Chicago 1990, s. 18–19.

6 C. Geertz, The Interpretation of Culture, Basic Books, New York 1973, s. 89 
[tłum. własne].



655Więcej niż pióropusz…

jest czymś względnie stałym, co może przekraczać granice narodów, 
społeczeństw i nawet epok historycznych – coś, co jest dziedziczone 
i przekazywane, służy komunikacji i budowaniu więzi między ludźmi 
i nie ogranicza się tylko do warstwy językowej. W tym ujęciu kultura 
jest zatem przede wszystkim zjawiskiem, które ma wymiar wspólno-
towy i jest związane z doświadczeniem bycia człowiekiem w danym 
kontekście geograficzno-historycznym oraz z przekazywaniem tego 
doświadczenia. Ten aspekt współczesnego rozumienia pojęcia kultury 
okaże się znaczący szczególnie w odniesieniu do antropologicznych 
fundamentów nauczania Jana Pawła II.

Postulaty zachęcające w różny sposób do dialogu międzykultu-
rowego we współczesnym kształcie zaczęły się pojawiać w kulturze 
zachodniej co najmniej od początku XX wieku7. Za symboliczne wy-
darzenie rozpoczynające praktykę dialogu ludzi z różnych wyznań 
i kultur można uznać pierwszy Parlament Religii Świata, który odbył 
się w 1893 r. w Chicago z okazji 400. rocznicy dotarcia do Amery-
ki Krzysztofa Kolumba i w którym wzięli udział uczestnicy z około 
czterdziestu wyznań i religii pochodzący z różnych części świata8. Po 
doświadczeniu dwóch wojen światowych i wielu lokalnych konfliktów 
w drugiej połowie XX wieku oraz narastającej globalizacji i całkowitej 
transformacji światowego „krajobrazu” polityczno-kulturowego w po-
równaniu do rzeczywistości czasów nowożytnych problem stosunków 
między ludźmi z różnych kultur stał się palącym tematem. Z narastają-

7 W tym artykule nie przedstawiam opracowania rozróżnień między dialogiem 
międzyreligijnym a międzykulturowym, ponieważ wykraczałoby to poza wyzna-
czony obszar zainteresowania i również dlatego, że ten temat został wystarcza-
jąco opracowany w innych źródłach – zob. np. cytowany już tekst: K. Kałuża, 
Dialog religii a dialog kultur.

8 Zob. The Extraordinary Chicago Interfaith Gathering That Introduced Asian Re-
ligions to America, https://www.wttw.com/playlist/2024/05/10/worlds-parlia-
ment-religions-1893 (dostęp: 10.07.2025).



66 5 Tereza Huspeková CHR

cą migracją także w Europie społeczeństwa współcześnie stają się coraz 
bardziej wielokulturowe i często również wieloreligijne. 

W związku z tym dialog międzykulturowy stał się ważnym tema-
tem w przestrzeni publicznej i w oświacie, przynajmniej w większości 
państw w obszarze będącym pod wpływem kultury euro-amerykań-
skiej. Temat dialogu ściśle jest związany także ze sprawą pokoju i za-
pobiegania konfliktom zbrojnym. Samuel P. Huntington już w 1993 r. 
postawił taką hipotezę: 

[P]odstawowym źródłem konfliktu w nowym świecie nie będą 
czynniki ideologiczne czy ekonomiczne. Wielkie podziały 
wśród ludzkości i dominujące źródło konfliktów będą miały 
charakter kulturowy. Państwa narodowe pozostaną najpotęż-
niejszymi aktorami w sprawach światowych, ale główne kon-
flikty globalnej polityki będą występować między narodami 
i grupami różnych cywilizacji9.

W związku z tym nie jest zaskakujące, że dialog między kulturami 
przyjęto jako fundament pokojowego współistnienia w 1998 r. przez 
ONZ, a następnie także przez Unię Europejską10. ONZ zresztą ogło-
siło rok 2001 Rokiem dialogu między cywilizacjami11, do czego później 
odniósł się Jan Paweł II w swoim Orędziu na Światowy Dzień Pokoju, 
będącym kluczowym źródłem w kontekście jego podejścia do dialogu 
międzykulturowego (ironią jest, że właśnie w tym roku miały miejsce 
zamachy terrorystyczne w Stanach Zjednoczonych 11 września, co 
jednak tym bardziej pokazuje wagę owych problemów).
9 S.P. Huntington, The Clash of Civilizations?, „Foreign Affairs” 1993, t. 72, nr 3, 

s. 22 [tłum. własne].
10 Zob. K. Gawlikowski, Dialog międzykulturowy: „Inspirująca koncepcja” czy ko-

nieczność?, w: Kultury świata w dialogu, A. Czajka (red.), Wydawnictwo UKSW, 
Warszawa 2012, s. 269.

11 Zob. Assembly Proclaims 2001 United Nations Year of Dialogue Among Civili-
zations… (04.11.1998), https://press.un.org/en/1998/19981104.ga9497.html 
(dostęp: 10.07.2025).



675Więcej niż pióropusz…

Kwestia dialogu między kulturami stanowi zatem ważny temat 
ogólnoświatowy, z którym Kościół katolicki także musi się zmierzyć. 
W polskich środowiskach katolickich współcześnie można dostrzec 
duże napięcie szczególnie w sprawie obecności migrantów w społe-
czeństwach europejskich. Można się spotkać z poczuciem zagrożenia, 
narastającym lękiem, bezradnością względem pytania o możliwość in-
tegracji oraz, w konsekwencji, chęcią zamknięcia się przed „innością” 
i czasami nasilającym się fundamentalizmem, dotyczącym różnych 
grup społecznych i wyznaniowych. W następnych punktach jednak 
postaram się pokazać, że postulat dialogu wpisany jest w aktualne na-
uczanie Kościoła oraz że antropologiczne i teologiczne fundamenty 
nauczania Jana Pawła II uzasadniają pozytywną ocenę różnorodności 
kulturowej.

2. Dialog i różnorodność: 
wybrane wątki nauczania Soboru Watykańskiego II oraz ich kontekst

Chrześcijaństwo od początku było tradycją, która wchodziła 
w różne konteksty kulturowe oraz przyjmowała ich rysy i zwyczaje. 
Powstało ono na styku kultur semickich i świata hellenistycznego i sto-
sunkowo szybko zaczęło się rozprzestrzeniać do innych obszarów – do 
Afryki, do Rzymu, nawet do Indii, a później ewangelizację kontynu-
owano wśród ludów o korzeniach germańskich, celtyckich i słowiań-
skich. Podejście chrześcijan do tego, co dzisiaj nazywamy kontekstem 
kulturowym, dobrze opisuje fragment starożytnego Listu do Diogneta 
z II wieku:

Chrześcijanie nie różnią się od innych ludzi ani miejscem 
zamieszkania, ani językiem, ani strojem. Nie mają bowiem 
własnych miast, nie posługują się jakimś niezwykłym dialek-
tem, ich sposób życia nie odznacza się niczym szczególnym… 



68 5 Tereza Huspeková CHR

Mieszkają w miastach greckich i barbarzyńskich, jak komu wy-
padło, stosują się do miejscowych zwyczajów w ubraniu, jedze-
niu, sposobie życia, a przecież samym swoim postępowaniem 
uzewnętrzniają owe przedziwne i wręcz nie do uwierzenia pra-
wa, jakimi się rządzą12.

Szczególnie w pierwszym tysiącleciu dochodziło więc do asymila-
cji rozmaitych wpływów i tendencji i obecny był duży pluralizm lokal-
nych tradycji kościelnych.

Później jednak, zwłaszcza w Kościele zachodnim, podejmowano 
różne próby unifikacji – łacina zostaje przyjęta jako podstawowy język 
liturgiczny i teologiczny, dochodzi do coraz większego ujednolicenia 
liturgii, prawa kanonicznego oraz praktyki kościelnej (przykładem 
tego rozwoju może być sytuacja unitów z czasów nowożytnych, któ-
rym co prawda pozwolono zachować swoje zwyczaje, ale którzy nie-
rzadko byli przez katolików z Kościoła rzymskokatolickiego traktowa-
ni jako wierni „drugiej kategorii”).

W okresie następującym po pierwszych wielkich odkryciach geo-
graficznych misjonarze zaczęli podejmować próby tego, co dziś na-
zwalibyśmy inkulturacją. Znana jest na przykład sprawa tzw. rytów 
chińskich, kiedy Matteo Ricci (1552–1610) próbował w Chinach 
dostosować głoszenie Ewangelii w taki sposób, by, na ile to możliwe, 
zachować pewne autochtoniczne elementy środowiska kształtowane-
go przez konfucjanizm13. Stopniowo w krajach misyjnych pojawiali 
się także pierwsi „rodzimi” męczennicy i wyznawcy (na przykład, ja-
poński jezuita Paweł Miki i jego towarzysze zostali beatyfikowani już 
w 1627 r.). Choć owe pierwsze eksperymenty z inkulturacją zostały po 
12 List do Diogneta, nr 5, w: Internetowa Liturgia Godzin: Z Listu do Diogneta, 

https://brewiarz.pl/indeksy/pokaz.php3?id=6&nr=115 (dostęp: 10.07.2025).
13 Na temat sprawy rytów chińskich zob. np. G. Minamiki SJ, The Chinese Rites 

Controversy from its Beginning to Modern Times, Loyola University Press, Chica-
go 1985.



695Więcej niż pióropusz…

pewnym czasie zatrzymane przez ingerencję Magisterium14, pozostały 
jednak w pamięci jako dziedzictwo, do którego powrócono później.

W okresie przed Soborem Watykańskim II w kwestii podejścia 
do religii niechrześcijańskich i „niezachodnich” kultur obecne było 
znaczne napięcie. Z jednej strony, w Kościele katolickim dostrzegal-
na była pewna podejrzliwość i obawa przed „nowinkarstwem”, będąca 
pokłosiem kryzysu modernistycznego. Z drugiej strony, szczególnie 
w środowiskach wielokulturowych, takich jak Stany Zjednoczone, 
w tym czasie pojawia się dążenie do podejścia bardziej otwartego, 
dialogicznego. Ważną rolę odegrało w tym względzie doświadczenie 
II wojny światowej oraz Zagłady, które przyśpieszyło podjęcie także 
w Kościele refleksji na temat wyraźnego odrzucenia rasizmu i prze-
śladowań z powodu rasy czy religii. W tym kontekście odbywały się 
obrady Sobory Watykańskiego II (1962–1965) i w tych okoliczno-
ściach także Paweł VI wydał swoją „programową” encyklikę Ecclesiam 
suam, która bywa nazywana „encykliką dialogu” i w której autoryzo-
wano dialogiczne podejście do świata współczesnego stanowiące jedną 
z charakterystycznych cech nauczania Soboru.

W nauczaniu Soboru Watykańskiego II można dostrzec nacisk na 
afirmację wartości stworzenia i rzeczywistości ludzkiej, której konse-
kwencją jest poszanowanie dla sumienia i ludzkiej wolności oraz od-
rzucenie prozelityzmu. Vaticanum II określono jako sobór duszpaster-
ski i pastoralny, jednak w tym znaczeniu, że misja powinna polegać 
przede wszystkim na świadectwie i inkulturacji, a duszpasterstwo ma 
wchodzić w dialog z kulturami i kulturą ludzką w ogóle.

W odniesieniu do kwestii dialogu międzykulturowego najważ-
niejsze treści zawiera Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie 

14 Zob. np. Benedykt XIV, Konstytucja „Ex qua singulari” (11.07.1742), w: Na-
uczycielski Urząd Kościoła a religie, I.S. Ledwoń OFM, P. Królikowski (red.), 
Wydawnictwo KUL, Lublin 2015, s. 55–78.



70 5 Tereza Huspeková CHR

współczesnym Gaudium et spes15. W punkcie 44 zaznacza, że „od po-
czątku historii [Kościół] uczył się, jak wyrażać orędzie Chrystusa, za 
pomocą pojęć i języków rozmaitych ludów” i korzystał także z „mądro-
ści filozofów”, czego celem było uczynienie treści Ewangelii przystępną 
dla różnych ludzi. Konstytucja dalej zaznacza, że takie „dostosowanie 
przepowiadania objawionego słowa powinno pozostać prawem wszel-
kiej ewangelizacji” i że w każdym narodzie „rozwija się zdolność do 
wyrażania orędzia Chrystusa na swój sposób, co również sprzyja ży-
wemu kontaktowi pomiędzy Kościołem a kulturami różnych ludów” 
(GS 44). Dostosowanie głoszenia do danego kontekstu kulturowego 
ważne jest zatem dla realizacji podstawowego zadania Kościoła jako 
„powszechnego sakramentu zbawienia”16. 

Cały proces jednak jest dwustronny – Gaudium et spes zauważa 
bowiem, że Kościół posiada „widzialną strukturę społeczną będącą 
znakiem jego jedności w Chrystusie, może on być, i jest, wzbogaca-
ny również przez ewolucję ludzkiego życia społecznego…” (GS 44). 
Oznacza to, że widzialny aspekt Kościoła rozwija się poprzez rozmaite 
formy życia społecznego w różnych okresach historycznych, ale także 
poprzez zakorzenienie się w różnych kulturach (trzeba zresztą pamię-
tać o tym, że wiele zwyczajów liturgicznych, praktyk lub nawet prze-
pisów prawnych, które dzisiaj katolicy uważają za oczywiste, pocho-
dzi z kontaktu z przedchrześcijańskimi tradycjami ludów pogańskich 
w okresie starożytności lub wczesnego średniowiecza).

15 Zob. Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współ-
czesnym „Gaudium et spes” (07.12.1965), w: Sobór Watykański II: Konstytucje, 
dekrety, deklaracje (tekst łacińsko-polski, nowe tłum.), Pallotinum, Poznań 2008, 
s. 824–981.

16 Zob. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium” 
(18.11.1963), w: Sobór Watykański II: Konstytucje, dekrety, deklaracje (tekst ła-
cińsko-polski, nowe tłum.), Pallotinum, Poznań 2008, s. 144–263.



715Więcej niż pióropusz…

Warto wspomnieć także o treściach GS 22, gdzie zaznaczono że 
tajemnica człowieka wyjaśnia się w rzeczywistości jedynie w tajem-
nicy Chrystusa jako wcielonego Słowa. Konstytucja stwierdza tu, że 
poprzez wcielenie Chrystus „zjednoczył się w pewien sposób z każ-
dym człowiekiem”, że w sercu wszystkich ludzi dobrej woli – także 
niechrześcijan – w niewidzialny sposób działa łaska i że „Duch Święty 
wszystkim daje możliwość uczestniczenia w (…) misterium paschal-
nym w tylko Bogu znany sposób” (GS 22). Wynika z tego, że działanie 
Ducha można zakładać u ludzi wszystkich kultur i wyznań (przy czym 
właśnie wątek pneumatologiczny i antropologiczny zostanie szerzej 
rozwinięty w nauczaniu Jana Pawła II)17.

Kluczowym fragmentem w odniesieniu do tematu dialogu kultur 
jest rozdział Gaudium et spes poświęcony wspieraniu rozwoju kultu-
ry, który zawiera się w nr 53–56. Znajdujemy w nim określenie rozu-
mienia pojęcia kultury, które odnosi się do wszystkiego, co dotyczy 
doskonalenia darów cielesnych lub duchowych, podporządkowania 
świata stworzonego, czynienia życia społecznego bardziej ludzkim 
oraz wyrażania i przekazywania doświadczenia – Konstytucja jednak 
zaznacza, że pojęcie kultury często przybiera znaczenie socjologicz-
ne i etnologiczne, w związku z czym można mówić o „wielości kul-
tur” (GS 55). GS 54 wspomina o powstawaniu nowych form kultury 
i o tym, że „zwiększona wymiana między różnymi narodami i grupami 
społecznymi szerzej otwiera (…) dostęp do skarbnicy różnych form 
kultury ludzkiej, która tym bardziej wspiera i wyraża jedność rodza-
ju ludzkiego, im lepiej uwzględnia odrębności różnych kultur”. GS 56 
z kolei bezpośrednio zadaje pytanie, co należy uczynić, aby „częstsze 
kontakty kulturalne, które winny prowadzić do autentycznego i owoc-
17 Ten wątek został szerzej rozwinięty w: D. Wąsek, M. Gilski, T. Huspeková, No-

stra aetate: Sobór Watykański II o religiach niechrześcijańskich, Wydawnictwo 
«scriptum» – Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie. Wydawnictwo 
Naukowe, Kraków 2025 (rozdział V: Recepcja i perspektywy)



72 5 Tereza Huspeková CHR

nego dialogu pomiędzy różnymi grupami i narodami, nie zakłócały 
życia społeczności, nie odrzucały mądrości przodków ani nie narażały 
na niebezpieczeństwo swoistego charakteru każdego narodu” (pewne 
wskazówki w tej kwestii pojawiają się w kolejnych punktach). Choć te 
fragmenty nie mówią wprost o dialogu międzykulturowym, ich tre-
ści bezpośrednio się do tego tematu odnoszą – w tej części nauczania 
Soboru nie chodzi już tylko o inkulturację przepowiadania, lecz o do-
strzeżenie wartości różnorodności kultur i w ogóle ludzkiej kultury.

Kluczowe fragmenty pojawiają się jednak w GS 58, gdzie zazna-
czono, że Bóg w historii przemawiał odpowiednio do kultury właści-
wej różnym okresom i dla przepowiadania stosował zdobycze różnych 
kultur. Konstytucja podkreśla, że takie podejście aktualne jest również 
w naszej epoce:

Kościół, posłany do wszystkich narodów wszelkiego czasu 
i miejsc, nie wiąże się wyłącznie i nierozerwalnie z żadną rasą 
ani narodem, żadną konkretną obyczajowością, żadnym daw-
nym ani też nowym zwyczajem… jest zdolny wchodzić w zwią-
zek z różnymi formami kultury, przez co ubogaca się zarówno 
sam Kościół, jak i różne kultury (GS 58).

Inkulturacja chrześcijaństwa – a w konsekwencji dialog między-
kulturowy, który stanowi jej fundament – rozpoznana jest zatem jako 
coś podstawowego, nieodzownego, będącego konsekwencją podsta-
wowego zadania Kościoła, a jednocześnie afirmacji godności człowie-
ka stworzonego na obraz Boga i wartości jego twórczości.

Z innych tekstów soborowych warte uwagi są fragmenty odbija-
jące teologię „nasion Słowa”, obecne w szczególności w konstytucji 
Lumen gentium oraz dekrecie Ad gentes divinitus. Oba dokumenty 
zaznaczają, że przez głoszenie Ewangelii „wszelkie dobro, jakie zostało 
zasiane w sercach i umysłach ludzi, we własnych obrzędach i kulturach 
narodów, nie tylko nie ginie, lecz zostaje uleczone, wyniesione i dopeł-



735Więcej niż pióropusz…

nione na chwałę Boga (…)” (LG 17; por. AG 11). W podobnym du-
chu wypowiedział się Sobór także w deklaracji Nostra aetate poświę-
conej religiom niechrześcijańskim, która odnosi się do powszechnego 
braterstwa wszystkich ludzi i zachęca wiernych, by przez „rozmowy 
i współprace” wspierali i rozwijały dobra moralne i duchowe oraz war-
tości społeczno-kulturowe znajdujące się u niechrześcijan (NA 5, 2). 
Owe teksty zwykle bywają przytaczane w kontekście relacji Kościoła 
do wyznawców innych religii, niemniej jednak można je rozumieć bar-
dziej ogólnie – wszelkie pierwiastki dobra obecnego w jakiejkolwiek 
kulturze ludzkiej mają ostatecznie swoje źródło w Bogu i są zapośred-
niczone przez Logos, w związku z czym należy je chronić i wydobywać 
poprzez poznawanie, refleksję i dialog.

Na podstawie przytoczonych fragmentów można stwierdzić, że 
dialogiczna perspektywa oraz dostrzeżenie wartości różnorodności 
kulturowej stanowi rdzeń nauczania soborowego w kontekście relacji 
Kościoła do świata, a w konsekwencji – przynajmniej w teorii – funda-
ment doktrynalny aktualnego podejścia Kościoła do pluralizmu kul-
tur. Różnorodność jest zjawiskiem trudnym i stawiającym wyzwania, 
lecz jednocześnie pięknym i – ze względu na sam fakt stworzenia czło-
wieka jako istoty obdarzonej rozumem i zdolnej do aktywności twór-
czej – zamierzonym i chcianym przez Boga. Właśnie dlatego papież 
Franciszek będzie mógł później w Dokumencie o ludzkim braterstwie 
stwierdzić, że „różnorodność religii, koloru skóry, płci, rasy i języka są 
wyrazem mądrej woli Bożej, z jaką Bóg stworzył istoty ludzkie”18.

18 Franciszek, Ahmad Al-Tayyeb, Dokument o ludzkim braterstwie dla pokoju świa-
towego i współistnienia (04.02.2019), https://www.vatican.va/content/francesco 
/pl/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-
-fratellanza-umana.html (dostęp: 10.07.2025).



74 5 Tereza Huspeková CHR

3. Nauczanie i gesty Jana Pawła II: „Różnorodność jest bogactwem”

Cytat w tytule tej części artykułu pochodzi z orędzia Jana Paw-
ła II wygłoszonego w 2000 r., którego podtytuł brzmi „Dialog między 
kulturami drogą do cywilizacji miłości i pokoju”19. Jest to wypowiedź 
na tyle syntetyczna, że dla opisania zasadniczych rysów podejścia Jana 
Pawła II do sprawy dialogu międzykulturowego właściwie wystarczy-
łoby podać jej streszczenie, warto jednak przedstawić obraz jego na-
uczania w tej kwestii w sposób bardziej kompleksowy, co postaram się 
uczynić w następnych punktach20.

Kontekst biograficzny i fundamenty teologiczne podejścia 
Jana Pawła II

W spojrzeniu Jana Pawła II na różnorodność kultur odegrał swoją 
rolę m.in. fakt jego polskiego pochodzenia. Jan Paweł II jako pierwszy 
„niewłoski” papież od ponad 500 lat pochodził z kraju, który w róż-
nych okresach historycznych był znany z tolerancji religijnej i – po-
mimo różnych lokalnych konfliktów – nigdy nie doświadczył wojen 
religijnych w takiej formie jak Francja, Niemcy lub inne kraje euro-
pejskie. W Polsce przez wiele wieków mieszały się wpływy wschodnie 
i zachodnie, obecne były różne grupy etniczne, narodowościowe i ję-
zykowe, a Polacy też sami mieli długą historię doświadczenia emigracji 
do innych krajów. Dla Jana Pawła II wielkie znaczenie miała tożsamość 
narodu polskiego, polskie dziedzictwo kulturowe i w ogóle historia 
19 Zob. Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2001: Dialog 

między kulturami drogą do cywilizacji miłości i pokoju (08.12.2000), https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/messages/peace/documents/hf_jp-
-ii_mes_20001208_xxxiv-world-day-for-peace.html

20 Wątków z nauczania Jana Pawła II dotyczących dialogu międzykulturowego jest 
stosunkowo wiele, dlatego ograniczam się tylko do najbardziej charakterystycz-
nych, wybranych przykładów.



755Więcej niż pióropusz…

jego kraju (do tych kwestii odniósł się, na przykład, podczas przemó-
wienia do młodzieży w Gnieźnie w 1979 r.)21. Ten kontekst ukształ-
tował w Janie Pawle II szczególną wrażliwość na społeczeństwa i kon-
teksty znajdujące się poniekąd na marginesie „wielkiej historii” świata 
zachodniego i będące często pod wpływem mocniejszych protagoni-
stów europejskiej lub później globalnej sceny polityczno-kulturowej. 

Fundamentów teologicznych podejścia Jana Pawła II do różnorod-
ności kulturowej można się jednak doszukiwać szczególnie w dwóch 
jego encyklikach, mianowicie w jego pierwszej encyklice Redemptor 
hominis oraz w encyklice Dominum et vivificantem poświęconej za-
gadnieniom pneumatotologicznym22. Chrystocentryczna, a zarazem 
antropologicznie ukierunkowana encyklika Redemptor hominis po-
kazuje Chrystusa jako Odkupiciela każdego człowieka i jednocześnie 
– nawiązując do nauczania Vaticanum II – stwierdza, że człowiek jest 
„pierwszą i podstawową drogą Kościoła” (RH 14). Chodzi jednak 
nie o jakiegoś człowieka abstrakcyjnego, lecz o konkretnego, histo-
rycznego, człowieka w jego „jedynej i niepowtarzalnej rzeczywistości 
człowieczej, w której trwa niczym nienaruszony «obraz i podobień-
stwo» Boga samego” (RH 13). Dlatego Kościół w czasach współcze-
snych musi być świadomy sytuacji człowieka, jego możliwości i zagro-
żeń. Wynika z tego, że refleksja teologiczna i praktyka duszpasterska 
musi brać pod uwagę także konkretną sytuację jednostek i wspólnot, 
a w związku z tym także warunki społeczne i kulturowe, w których te 
21 Zob. Jan Paweł II, Przemówienie do młodzieży zgromadzonej na Wzgórzu Lecha 

(03.06.1979), https://www.ekai.pl/dokumenty/przemowienie-do-mlodziezy-
-zgromadzonej-na-wzgorzu-lecha/ (dostęp: 11.07.2025).

22 Zob. Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis” (04.03.1979), https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_04031979_redemptor-hominis.html (dostęp: 11.07.2025); Jan Paweł II, 
Encyklika „Dominum et vivificantem” (18.05.1986), https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_18051986_do-
minum-et-vivificantem.html (dostęp: 11.07.2025).



76 5 Tereza Huspeková CHR

się znajdują. Zainteresowanie kwestią kultur i kultury w ogóle w na-
uczaniu Jana Pawła II ma zatem korzenie antropologiczne.

Encyklika Dominum et vivificantem z kolei pokazuje, że działanie 
łaski Bożej nie jest ograniczone do jakiegoś jednego obszaru geogra-
ficznego lub okresu historycznego. Jan Paweł II podejmuje refleksję 
nad różnymi obszarami i aspektami działania Ducha Świętego, które 
ściśle jest związane z Chrystusowym dziełem odkupienia i które szcze-
gólnie dokonuje się w Kościele. Papież zaznacza jednak – w nawiąza-
niu do nr 22 konstytucji Gaudium et spes, który omówiono powyżej 
– że aktywność Ducha była obecna także przed przyjściem Chrystusa, 
„wszędzie i zawsze, w każdym człowieku (…) według odwiecznego pla-
nu zbawienia”. Ta obecność Boga w człowieku dopełniła się i znalazła 
widzialny kształt w Chrystusie, niemniej jednak trzeba pamiętać o tym, 
że Duch Święty działa także „poza” widzialnymi granicami Kościoła 
(por. DV 53–54) (w konsekwencji także w środowisku różnych religii 
i kultur, co zostanie później podjęte w encyklice Redemptoris missio).

W tle nauczania Jana Pawła II na temat dialogu między kulturami 
stoi zatem przekonanie o godności każdego człowieka odkupionego 
przez Chrystusa, wartości świata ludzkiego oraz wszechobecności ła-
ski udzielanej przez Ducha Świętego we wszystkich kontekstach kul-
turowych i historycznych.

Encykliki i adhortacje zawierające wątki związane z dialogiem kultur
W tej kategorii na pierwszym miejscu należy wspomnieć encyklikę 

Redemptoris missio poświęconą refleksji nad aktualnością posłannic-
twa misyjnego Kościoła23. Jan Paweł II zaznacza w niej, że Ewange-
lia Chrystusa „niczego nie odbiera wolności człowieka, należnemu 
23 Zob. Jan Paweł II, Encyklika „Redemptoris missio” (07.17.1990), https://

www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_07121990_redemptoris-missio.html (dostęp: 11.07.2025).



775Więcej niż pióropusz…

poszanowaniu kultur, ani temu, co dobre w każdej religii” (RMis 3). 
Jako właściwy wzorzec ewangelizacji Papież wskazuje mowy św. Paw-
ła w Listrze i Atenach, gdzie Paweł wchodzi w dialog z wartościami 
kulturowymi i religijnymi różnych ludów i daje przykład inkulturacji 
Ewangelii (RMis 24). Szczególne znaczenie ma tu jednak rozwinięcie 
pneumatologicznej perspektywy Dominum et vivificantem, które Jan 
Paweł II wyraził w taki sposób:

Obecność i działanie Ducha nie dotyczą tylko jednostek, ale 
społeczeństwa i historii, narodów, kultur, religii. Duch bowiem 
znajduje się u źródła szlachetnych ideałów i skierowanych ku 
dobru inicjatyw ludzkości będącej w drodze (RMis 36).

Według Papieża zatem Duch działa w różnych środowiskach kul-
turowych, także tych, które nie były bezpośrednio kształtowane po-
przez kontakt z chrześcijaństwem. W związku z tym wierni powinni 
podchodzić z szacunkiem względem różnorodnych kultur oraz cenić 
wszelkie dobro, które znajduje się u niechrześcijan. Punkty 52–54 
encykliki Redemptoris missio Jan Paweł II poświęca wprost inkultu-
racji, a 55–57 kwestii dialogu międzyreligijnego, przy czym w owym 
fragmencie stwierdza, że „dialog nie rodzi się z taktyki czy wyracho-
wania, ale (…) wypływa z głębokiego szacunku dla tego wszystkiego, 
co w każdym człowieku «zdziałał ten Duch, który tchnie tam, gdzie 
chce»” (RMis 57) (choć te treści dotyczą dialogu między wyznaw-
cami różnych religii, można go odnieść także do dialogu międzykul-
turowego, ponieważ religie niechrześcijańskie często bywają związane 
także ze specyficznymi kontekstami kulturowymi). Dostrzegalne jest 
tu podejście obecne zwłaszcza w deklaracji Nostra aetate Soboru Waty-
kańskiego II, która wychodzi od tego, co wspólne dla chrześcijan i wy-
znawców innych religii – unikając podkreślania tego, co dzieli – by 
uczynić to punktem wyjścia dla dialogu.



78 5 Tereza Huspeková CHR

Wątki dotyczące dialogu i inkulturacji obecne są także w innych 
dokumentach24, niemniej jednak poza Redemptoris missio warte uwa-
gi są jeszcze adhortacje posynodalne Ecclesia in Africa (1995), Ecc-
lesia in America (1999), Ecclesia in Asia (1999) oraz Ecclesia in Oce-
ania (2001), które są owocem synodów biskupów w poszczególnych 
„nieeuropejskich” obszarach geograficznych i w których temat inkul-
turacji chrześcijaństwa oraz dialogu kultur i religii jest mocno obec-
ny25. Można wspomnieć także adhortację Ecclesia in Europa z 2003 r., 
która z kolei odnosi się do doświadczenia narastającej wielokulturowo-
ści i różnorodności społeczeństw europejskich i w której zauważono 
specyficzną europejską świadomość jedności – zakorzenioną zresztą 
w chrześcijaństwie – będącą w stanie pogodzić różne tradycje kultu-
rowe oraz otwartość na coraz większe dzielenie się indywidualnymi 
wartościami26. Owe dokumenty stanowią świadectwo implementacji 
postulatów zawartych w nauczaniu Jana Pawła II w konkretnych ob-
szarach geograficznych i kulturowych.

24 Zob. np. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Catechesi tradendae” (16.10.1979), 
nr 53, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/
documents/hf_jp-ii_exh_16101979_catechesi-tradendae.html (dostęp: 11.07. 
2025); Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Familiaris consortio” (22.11. 1981), ht-
tps://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/documen-
ts/hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html (dostęp: 11.07.2025). 

25 Zob. np. Ecclesia in Africa, nr 59-62, Ecclesia in Asia, nr 20–24, lub Ecclesia in 
America, nr 70; wszystkie adhortacje Jana Pawła II dostępne są na stronie John 
Paul II: Apostolic Exhortation, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/
en/apost_exhortations.index.html (dostęp: 11.07.2025).

26 Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Ecclesia in Europa” (28.06.2023), https://
opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/europa_28062003.
html (dostęp: 11.07.2025).



795Więcej niż pióropusz…

Podróże apostolskie oraz święci i błogosławieni
Świadectwem otwartości Jana Pawła II na różnorodność kulturo-

wą stały się także spotkania z ludźmi z różnych kultur i religii, które 
miały miejsce przede wszystkim podczas rozmaitych podróży apostol-
skich oraz także podczas audiencji. Trudno byłoby wyliczyć wszystkie 
takie wydarzenia, niemniej niektóre z nich miały charakter szczególnie 
ikoniczny. Wspomniano o przyjęciu tilaku jako tradycyjnego znaku 
błogosławieństwa podczas uroczystości w New Delhi w 1986 r. oraz 
o spotkaniu w Meksyku w 1979 r., podczas którego Papież otrzymał 
od jednego z tancerzy w kostiumach azteckich tradycyjny pióropusz 
i założył go na głowę (podobna sytuacja miała miejsce w Nairobi pod-
czas podróży apostolskiej w 1980 r.). Często bywa przytaczany gest 
pocałunku złożonego przez Papieża na księdze Koranu, którą otrzy-
mał podczas spotkania z delegacją muzułmańską w 1999 r., lub histo-
ryczna wizyta w Synagodze Większej nad Tybrem, kiedy Jan Paweł II 
jako pierwszy papież od czasów apostolskich publicznie odwiedził sy-
nagogę. Jego podejście do ludzi z różnych kultur dobrze ilustruje jego 
przemówienie do kapłanów religii tradycyjnych wygłoszone w Togo 
w 1985 r.:

Niezwykle bujna i wspaniała przyroda tego regionu lasów i je-
zior napełnia nasze umysły i serca swoją tajemnicą, w sposób 
naturalny kierując je ku Tajemnicy Tego, który jest Twórcą 
życia. To właśnie zmysł religijny ożywia was i, jeśli tak można 
powiedzieć, ożywia wszystkich waszych rodaków. Oby poczu-
cie tego, co święte (…) wzbudziło w ludziach pragnienie coraz 
większego zbliżenia się w duchu i w prawdzie do Boga Stwór-
cy (…) Tak więc modlitwa ludzi i postępowanie moralne będą 
inspirowane przez samego Ducha Bożego; uczucia religijne 
pomagają przezwyciężyć strach, wierzymy bowiem, że Bóg jest 
dobry (…) [P]odczas gdy strach wywodzi się raczej ze zła (…) 



80 5 Tereza Huspeková CHR

zmysł Boga w człowieku może być przepojony pokojem, sza-
cunkiem, ufnością, radosnym poddaniem27.

Choć takie słowa i gesty Jana Pawła II były – szczególnie w bar-
dziej konserwatywnych środowiskach katolickich – odbierane z rezer-
wą, a czasami wręcz z oburzeniem, wpisują się one w ogólne spojrze-
nie Papieża na człowieka i jego kulturę: Jan Paweł II starał się docenić 
i ochronić wszystko, co dobre w rzeczywistości ludzkiej, i okazywać 
szacunek względem tego, co ludzie, których spotyka, uznają za ważne 
i święte (wspomniany już pocałunek złożony na księdze Koranu moż-
na więc uznać po prostu za gest szacunku względem tego, co dla „in-
nych” jest święte – z tej perspektywy późniejsze dyskusje niektórych 
katolików, czy Papież chciał w ten sposób pokazać, że księgi innych re-
ligii też należy traktować jako objawione, wydają się nadinterpretacją).

Niektóre z podróży apostolskich Jana Pawła II miały związek tak-
że z uroczystościami beatyfikacji lub kanonizacji różnych „lokalnych” 
świętych. Podczas jego pontyfikatu odbyła się, na przykład, najpierw 
beatyfikacja w 1990 r. a później kanonizacja w 2000 r. meksykańskie-
go świętego Juana Diego Cuauhtlatoatzina, związanego z objawienia-
mi „indiańskiej” Matki Bożej z Guadalupe. Na liście świętych i błogo-
sławionych pojawiły się takie postacie jak zairski męczennik bł. Izydor 
Bakanja (beat. 1994), świecki członek Bractwa Szkaplerznego, pale-
styńska karmelitanka św. Maria od Jezusa Ukrzyżowanego znana jako 
„Mała Arabka” (beat. 1983) lub pochodzący z Indii o. Kuriakose Eliasz 
Chavara oraz s. Alfonsa Muttathupadam od Niepokalanego Poczęcia 
(beat. 1986), którzy później stali się pierwszymi kanonizowanymi 
świętymi z tradycji syro-malabarskiej w Kościele katolickim. Czasami 
uroczystości kanonizacyjne zbiegały się z ważnymi okolicznościami 
społeczno-historycznymi danych kontekstów lokalnych – tak było 

27 Jan Paweł II, Poczucie tego, co święte: Do kapłanów religii tradycyjnych (09.081985), 
w: Jan Paweł II, Nauczanie papieskie, VIII, 2, 1985 (lipiec–grudzień), E. Weron, 
A. Jaroch (red.), Pallotinum, Poznań 2005, s. 129.



815Więcej niż pióropusz…

w przypadku św. Agnieszki z Pragi oraz św. Alberta Chmielowskie-
go, które odbyły się w listopadzie 1989 r., w czasie przemian politycz-
no-ustrojowych w tzw. bloku wschodnim. Spis „nowych świętych” 
z czasu pontyfikatu Jana Pawła II jest niezwykle barwny, przy czym 
ich ogłoszenie pokazało, że Kościół nie jest rzeczywistością jednokul-
turową, że różnorodność jest czymś pozytywnym i że kultury lokalne 
wydają owoce także poprzez inkulturację Ewangelii.

Przemówienie w siedzibie UNESCO oraz orędzie na Światowy 
Dzień Pokoju

Dla zrozumienia podejścia Jana Pawła II do dialogu kultur kluczo-
we są jednak dwie wypowiedzi, mianowicie przemówienie wygłoszo-
ne w siedzibie UNESCO w Paryżu w 1980 r. oraz wspomniane już 
orędzie na Światowy Dzień Pokoju 2001 roku. W Paryżu Jan Paweł II 
podkreślił wartość wielokulturowości, znaczenie narodów i ich tożsa-
mości, oraz związek między jednością kultury i wielością kultur. Wy-
powiedział się m.in. w taki sposób:

Kultura jest właściwym sposobem istnienia i bytowania czło-
wieka. Człowiek bytuje zawsze na sposób jakiejś kultury sobie 
właściwej, która z kolei stwarza pomiędzy ludźmi właściwą dla 
nich więź, stanowiąc o międzyludzkim i społecznym charakte-
rze ludzkiego bytowania. Stąd też w jedności kultury, jako wła-
ściwego sposobu istnienia człowieka, bierze zarazem początek 
wielość kultur, wśród których człowiek bytuje. W tej wielości 
człowiek rozwija się, nie tracąc istotnego kontaktu z jednością 
kultury jako podstawowego i istotnego wymiaru swego istnie-
nia i bytowania28.

28 Jan Paweł II, Przemówienie w UNESCO (02.06.1980), nr 6, https://teologiapo-
lityczna.pl/jan-pawel-ii-przemowienie-wygloszone-2-czerwca-1980-roku-w-u-
nesco (dostęp: 11.07.2025). 



82 5 Tereza Huspeková CHR

Dla Jana Pawła II kultura jest czymś koniecznym dla bytu ludz-
kiego, a wielość kultur wynika z owej podstawowej rzeczywistości – 
różnorodność kulturowa nie jest zatem jakąś anomalią, lecz naturalną 
konsekwencją funkcjonowania społeczeństw ludzkich oraz jednostek. 
Dla Papieża jednoczenie się narodów i jednocześnie wzajemne posza-
nowanie stanowi warunek pokojowego współistnienia.

Orędzie na Światowy Dzień Pokoju zatytułowane „Dialog między 
kulturami drogą do cywilizacji miłości i pokoju” zawiera najbardziej 
dojrzałą refleksję Jana Pawła II na temat kultur oraz ich dialogu29. Pa-
pież mówi w nim o nadziei i powszechnym braterstwie, a jednocześnie 
o cieniach stosunków między cywilizacjami oraz o konfliktach, które 
z nich wynikają. Podkreśla on wartość różnorodności kulturowej oraz 
zaznacza, że dialog między kulturami „jawi się jako potrzeba wpisa-
na w samą naturę człowieka i kultury”30. W wielości kultur wyraża się 
w różnorakich formach pierwotna jedność ludzkiej rodziny. Funda-
mentem staje się w tym względzie teologia trynitarna – wzorem praw-
dziwej komunii między ludźmi jest różnorodna jedność osób boskich 
w Trójcy. Drogą do dostrzeżenia i docenienia owej różnorodności jest 
według Jana Pawła II dialog:

Dialog pozwala dostrzec, że różnorodność jest bogactwem, 
i skłania umysły ludzi do wzajemnej akceptacji, prowadzącej do 
autentycznej współpracy, zgodnej z pierwotnym powołaniem 
całej ludzkiej rodziny do jedności. Dialog jest zatem znakomi-
tym narzędziem budowania cywilizacji miłości i pokoju (…)31

Jan Paweł II odnosi się także do kwestii migracji, przedstawiając 
zasadnicze reguły postępowania względem nich. Z jednej strony, Pa-

29 Zob. Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2001.
30 Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2001, nr 10.
31 Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2001, nr 10 [kursywa 

oryg.].



835Więcej niż pióropusz…

pież stwierdza, że „imigrantów należy zawsze traktować z szacunkiem, 
jakiego wymaga godność każdego człowieka” i że postawa gościnności 
powinna być połączona z właściwą oceną niezbędnych warunków ko-
niecznych dla pokojowego współżycia, przy czym na szacunek i akcep-
tację zasługują wszystkie elementy kulturowe przybyszów, które nie są 
sprzeczne z uniwersalnymi wartościami etycznymi32. Z drugiej strony, 
warto rozważyć, na ile należy skłaniać migrantów do przyjęcia kultury 
danego regionu i na ile pozostawić im wolność co do tych elementów 
ich kultury, które są nieakceptowalne dla szerszego społeczeństwa. Pa-
pież używa tu kategorii „fizjonomii kulturowej”, czyli pewnego zesta-
wu względnie stałych cech charakterystycznych dla danego regionu, 
które winny zostać podtrzymane w celu zachowania równowagi kul-
turowej. Jak zaznacza Jan Paweł II,

w rzeczywistości kultura, która odznacza się prawdziwą żywot-
nością, nie musi się obawiać, że zostanie pokonana, natomiast 
żadna ustawa nie zdoła utrzymać przy życiu kultury, która 
umarła już w człowieku33.

Z orędzia wynika, że dla Jana Pawła II kultura jest czymś żywym 
i dynamicznym, a różnorodność kulturowa wynika z natury człowieka 
jako istoty twórczej, stworzonej na obraz Trójjedynego Boga. Papież 
nie neguje trudności i zagrożeń związanych z pluralizmem kultur, nie-
mniej jednak opowiada się za pokonywaniem ich za pośrednictwem 
dialogu.

32 Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2001, nr 13 [kursywa 
oryg.].

33 Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2001, nr 15.



84 5 Tereza Huspeková CHR

Wnioski

Z powyższej analizy można wyprowadzić kilka wniosków, które 
mogą stać się inspiracją także w kontekście współczesnym. Po pierw-
sze, podejście Jana Pawła II stanowiło rozwinięcie „dialogicznego” na-
uczania Soboru Watykańskiego II afirmującego wartość ludzkiej rze-
czywistości, co pozwoliło na pokazanie dialogu międzykulturowego 
jako integralnej części misji Kościoła, wynikającej z uznania niezby-
walnej godności każdego człowieka oraz działania Ducha Świętego 
w każdej kulturze. 

Po drugie, w nauczaniu Jana Pawła II widoczne jest przekonanie, 
że poznanie i dostrzeżenie pozytywnych aspektów każdej kultury oraz 
praktyka dialogu międzyreligijnego stanowi warunek inkulturacji 
przepowiadania Ewangelii i w konsekwencji warunek realizacji pod-
stawowego zadania Kościoła jako sakramentu zbawienia. 

Po trzecie, drobne gesty świadczące o otwartości Jana Pawła II na 
ludzi należących do rozmaitych, nierzadko z perspektywy europejskiej 
egzotycznych tradycji wskazują nie tylko na osobistą kulturę i prostą 
ludzką życzliwość Papieża, lecz także na zdolność dostrzegania tego, 
co dobre w ludzkich kulturach, oraz skupienia się na tym, co łączy (po-
mimo ewentualnej niechęci ludzi, którzy patrzą na takie zachowanie 
z obawami i podejrzliwością).

Po czwarte, z zestawienia różnych dokumentów i wydarzeń z cza-
sów pontyfikatu Jana Pawła II wynika, że tu nie chodzi tylko o tilak, 
pióropusz, i pocałowanie Koranu – jego gesty i wypowiedzi łączą się 
w spójną całość, która bazuje na antropologicznym fundamencie wy-
rażonym w Redemptor hominis i pneumatologicznym akcencie Do-
minum et vivificantem. Dla Jana Pawła II istnienie kultury wypływa 
z jedności rodzaju ludzkiego, różnorodność kultur stanowi wielo-
kształtną realizację owej podstawowej rzeczywistości w konkretnych 



855Więcej niż pióropusz…

warunkach, a w każdej poszczególnej kulturze zasiane są przez Ducha 
Świętego pierwiastki prawdy i dobra, które można odkryć i wydobyć 
właśnie przez dialog międzykulturowy.

Po piąte wreszcie, podejście Jana Pawła II świadczy o tym, że dialog 
międzykulturowy ma wymiar przede wszystkim praktyczny – podróże 
apostolskie, spotkania z ludźmi z różnych kultur i religii oraz beatyfi-
kacje i kanonizacje lokalnych świętych wskazują na to, że dialog mię-
dzykulturowy wzmacnia jedność Kościoła, a jednocześnie ubogaca 
Kościół o nowe formy realizacji powołania chrześcijańskiego i dążenia 
do świętości.

Podsumowując, Jan Paweł II podczas swojego pontyfikatu poka-
zał, że spotkanie z „Innym”, w wymiarze jednostkowym i społecznym, 
jest przede wszystkim darem i że takie spotkanie nie musi wiązać się 
z poczuciem zagrożenia i prowadzić do konfliktów. W duchu naucza-
nia Jana Pawła II można stwierdzić, iż dialog międzykulturowy pozwa-
la dostrzec, że „różnorodność jest bogactwem”34.

Więcej niż pióropusz: Jan Paweł II a dialog międzykulturowy 
Abstrakt
Artykuł analizuje nauczanie i gesty Jana Pawła II w kontekście dialogu między-
kulturowego, osadzając je w kontekście nauczania Soboru Watykańskiego II. 
Celem jest przedstawienie słów i działań Papieża dotyczących pluralizmu kultu-
rowego, globalizacji i inkulturacji orędzia ewangelicznego. Temat jest aktualny 
wobec narastających wyzwań migracji i wielokulturowości w Polsce i Europie, 
gdzie nauczanie Jana Pawła II może inspirować zarówno w wymiarze antropo-

34  Por. Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2001, nr 10.



86 5 Tereza Huspeková CHR

logicznym, jak i praktycznym. Artykuł składa się z trzech części: omówienia 
pojęcia kultury i dialogu międzykulturowego, analizy nauczania Soboru Wa-
tykańskiego II oraz kluczowych aspektów podejścia Jana Pawła II, w tym jego 
gestów (np. przyjęcie daru pióropusza podczas podróży apostolskiej w Meksy-
ku) i nauczania (jego encyklik, adhortacji i w szczególności jego przemówienia 
Dialog między kulturami drogą do cywilizacji miłości i pokoju z 2000 r.). Artykuł 
podkreśla teologiczne podstawy otwartości Papieża, oparte na szacunku dla 
godności człowieka i działaniu Ducha Świętego, promując dialog jako drogę do 
pokoju i jedności w różnorodności.

Słowa kluczowe: dialog międzykulturowy, kultura, różnorodność, inkulturacja 

More than a Warbonnet: John Paul II and Intercultural Dialogue 
Abstract
The article examines the teachings and gestures of John Paul II in the context 
of intercultural dialogue, situating them within the framework of the Second 
Vatican Council’s teachings. It aims to present the Pope’s words and actions 
concerning cultural pluralism, globalization, and the inculturation of the 
Gospel message. The topic is particularly timely given the growing challenges 
of migration and multiculturalism in Poland and Europe, where John Paul 
II’s teachings can inspire both anthropologically and practically. The article is 
divided into three parts: a discussion of the concept of culture and intercultural 
dialogue, an analysis of the teachings of the Second Vatican Council, and an 
exploration of key aspects of John Paul II’s approach, including his symbolic 
gestures – such as accepting the gift of a headdress during an apostolic journey 
to Mexico – and his teachings expressed in his encyclicals, exhortations, and, 
in particular, his address, Dialogue Between Cultures for a Civilization of Love 
and Peace. The article emphasizes the theological foundations of the Pope’s 
openness, rooted in respect for human dignity and the action of the Holy Spirit, 
promoting dialogue as a pathway to peace and unity in diversity.

Keywords: intercultural dialogue, culture, diversity, inculturation  



875Więcej niż pióropusz…

Bibliografia
Assembly Proclaims 2001 United Nations Year of Dialogue Among Civilizations… 

(04.11.1998), https://press.un.org/en/1998/19981104.ga9497.html (do-
stęp: 10.07.2025).

Benedykt XIV, Konstytucja „Ex qua singulari” (11.07.1742), w: Nauczycielski Urząd 
Kościoła a religie, I.S. Ledwoń OFM, P. Królikowski (red.), Wydawnictwo 
KUL, Lublin 2015, s. 55–78.

Borowski A., Jan Paweł II a dialog międzykulturowy, w: Idea dialogu w myśli Jana 
Pawła II: VII Dni Jana Pawła II 2012, K. Dybeł, Z. Zarębianka, Z. Mirek 
(red.), Wydawnictwo Naukowe UPJPII, Kraków 2013, s. 34–42.

Franciszek, Ahmad Al-Tayyeb, Dokument o ludzkim braterstwie dla pokoju świato-
wego i współistnienia (04.02.2019), https://www.vatican.va/content/france-
sco/pl/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_docu-
mento-fratellanza-umana.html (dostęp: 10.07.2025).

Gawlikowski G., Dialog międzykulturowy: „Inspirująca koncepcja” czy konieczność?, 
w: Kultury świata w dialogu, A. Czajka (red.), Wydawnictwo UKSW, War-
szawa 2012, s. 269–318.

Geertz C., The Interpretation of Culture, Basic Books, New York 1973.
Huntington S.P., The Clash of Civilizations?, „Foreign Affairs” 1993, t. 72, nr 3, 

s. 22–49.
Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Catechesi tradendae” (16.10.1979), https://

www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/documents/
hf_jp-ii_exh_16101979_catechesi-tradendae.html (dostęp: 11.07.2025).

Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Familiaris consortio” (22.11.1981), https://
www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/documents/
hf_jp-ii_exh_19811122_familiaris-consortio.html (dostęp: 11.07.2025). 

Jan Paweł II, Adhortacja apostolska „Ecclesia in Europa” (28.06.2023), https://opoka.
org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/adhortacje/europa_28062003.
html (dostęp: 11.07.2025).

Jan Paweł II, Encyklika „Dominum et vivificantem” (18.05.1986), https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_
enc_18051986_dominum-et-vivificantem.html (dostęp: 11.07.2025).

Jan Paweł II, Encyklika „Redemptor hominis” (04.03.1979), https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_
redemptor-hominis.html (dostęp: 11.07.2025).



88 5 Tereza Huspeková CHR

Jan Paweł II, Encyklika „Redemptoris missio” (07.17.1990), https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_
redemptoris-missio.html (dostęp: 11.07.2025).

Jan Paweł II, Orędzie na Światowy Dzień Pokoju 1 stycznia 2001: Dialog między 
kulturami drogą do cywilizacji miłości i pokoju (08.12.2000), https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/pl/messages/peace/documents/hf_jp-ii_
mes_20001208_xxxiv-world-day-for-peace.html (dostęp: 11.07.2025).

Jan Paweł II, Poczucie tego, co święte: Do kapłanów religii tradycyjnych (09.081985), 
w: Jan Paweł II, Nauczanie papieskie, VIII, 2, 1985 (lipiec–grudzień), E. We-
ron, A. Jaroch (red.), Pallotinum, Poznań 2005.

Jan Paweł II, Przemówienie do młodzieży zgromadzonej na Wzgórzu Lecha 
(03.06.1979), https://www.ekai.pl/dokumenty/przemowienie-do-mlodzie-
zy-zgromadzonej-na-wzgorzu-lecha/ (dostęp: 11.07.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie w UNESCO (02.06.1980), https://teologiapolityczna.
pl/jan-pawel-ii-przemowienie-wygloszone-2-czerwca-1980-roku-w-unesco 
(dostęp: 11.07.2025).

John Paul II: Apostolic Exhortation, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/
en/apost_exhortations.index.html (dostęp: 11.07.2025).

Kałuża K., Dialog religii a dialog kultur, „Roczniki Teologiczne” 2019, t. 66, nr 9, 
s. 63–77.

Kołakowski L., Modernity on Endless Trial, University of Chicago Press, Chicago 
1990.

Kultura, w: Słownik języka polskiego PWN, https://sjp.pwn.pl/sjp/kultura;2565197.
html (dostęp: 10.07.2025).

List do Diogneta, w: Internetowa Liturgia Godzin: Z Listu do Diogneta, https://bre-
wiarz.pl/indeksy/pokaz.php3?id=6&nr=115 (dostęp: 10.07.2025).

Minamiki G. SJ, The Chinese Rites Controversy from its Beginning to Modern Times, 
Loyola University Press, Chicago 1985.

Sobór Watykański II, Deklaracja o stosunku Kościoła do religii niechrześcijańskich 
„Nostra aetate” (28.10.1965), w: Sobór Watykański II: Konstytucje, dekrety, 
deklaracje (tekst łacińsko-polski, nowe tłum.), Pallotinum, Poznań 2008, s. 
520–527.

Sobór Watykański II, Dekret o misyjnej działalności Kościoła „Ad gentes divinitus” 
(07.12.1965), w: Sobór Watykański II: Konstytucje, dekrety, deklaracje (tekst 
łacińsko-polski, nowe tłum.), Pallotinum, Poznań 2008, s. 674–743.

Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele „Lumen gentium” 
(18.11.1963), w: Sobór Watykański II: Konstytucje, dekrety, deklaracje (tekst 
łacińsko-polski, nowe tłum.), Pallotinum, Poznań 2008, s. 144–263.



895Więcej niż pióropusz…

Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
„Gaudium et spes” (07.12.1965), w: Sobór Watykański II: Konstytucje, dekre-
ty, deklaracje (tekst łacińsko-polski, nowe tłum.), Pallotinum, Poznań 2008, s. 
824–981.

The Extraordinary Chicago Interfaith Gathering That Introduced Asian Religions 
to America, https://www.wttw.com/playlist/2024/05/10/worlds-parlia-
ment-religions-1893 (dostęp: 10.07.2025).

Tytko M.M., Istota kultury uniwersytetu, w: Kultura organizacyjna szkoły, E. Augu-
styniak (red.), Uczelniane Wydawnictwa Naukowo-Dydaktyczne AGH, 
Kraków 2009, s. 33–40.



90 5 Tereza Huspeková CHR

Nota biograficzna

Tereza Huspeková CHR – studiowała religioznawstwo i indologię na Uni-
wersytecie Karola w Pradze oraz teologię na Uniwersytecie Papieskim Jana 
Pawła II w Krakowie. Ostatnie publikacje to: Teologia w kontekście antropo-
logii religii. Dialog z myślą Bensona Salera (2022; w serii „Horyzonty Dog-
matu”) oraz Nostra aetate. Sobór Watykański II o religiach niechrześcijańskich 
(2025; z Damianem Wąskiem i Markiem Gilskim). Zajmuje się dialogiem 
teologii i religioznawstwa oraz teologiczną refleksją nad zjawiskiem religii. 
Wykłada teologię systematyczną w Salezjańskim Instytucie Teologicznym 
w Krakowie i w Uniwersytecie Papieskim Jana Pawła II w Krakowie.



5
Andrzej Napiórkowski OSPPE
ORCID: 0000-0002-3480-1178 
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Kościelna globalizacja solidarności wobec migrantów 
i uchodźców

Wprowadzenie

Objawienie judeo-chrześcijańskie w wielu miejscach podejmuje 
problematykę migracji i uchodźstwa. Pismo Święte mówi o lu-
dziach, którzy musieli opuścić swoje domy, albo poszukując 

bardziej dostatniego życia, albo z powodu fizycznych i psychicznych 
prześladowań. W świetle wiary okazuje się jednak później, że nie są to 
jedynie wyzwania polityczne, kulturowe, społeczne czy materialne dla 
jednostek czy całych narodów, lecz jest to część Bożego planu odku-
pienia i zbawienia. 

W swoim nauczaniu Jan Paweł II opierał się na Biblii jako fun-
damencie chrześcijańskiego rozumienia migracji, dlatego najpierw 
przytoczymy podstawowe dane biblijne odnośnie do interesującej nas 
tematyki. Tym bardziej, że sam Jezus doświadczył bycia uchodźcą, co 
stanowi wezwanie do szczególnej troski o ludzi zmuszonych do opusz-



92 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

czenia swoich domów. Przedłużeniem danych z Pisma Świętego będą 
świadectwa tradycji, odsłaniające chrześcijańską gościnność w ciągu 
minionych wieków. Uważna lektura papieskich listów traktujących 
o migracji prowadzi bowiem do wniosku, że to nauczanie nie jest ja-
kąś zaskakującą nowością, lecz stanowi przedłużenie samego rdzenia 
Ewangelii w nowym ujęciu.

Drugą część naszej prezentacji – zasadniczą i o wiele większą ob-
jętościowo – będzie stanowić już bezpośrednia nauka Jana Pawła II na 
temat migracji i uchodźstwa. Analizie zostaną poddane jego coroczne 
orędzia poświęcone temu zagadnieniu. Dysponujemy papieskimi tek-
stami z lat 1985–2005. Te dokumenty przygotowywane na Światowy 
Dzień Migranta i Uchodźcy miały zawsze swój indywidualny podty-
tuł, jak np. Orędzie na Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy z 2004 r. 
nosiło podtytuł „Migracje w poszukiwaniu pokoju”1.

Badanie tego nurtu papieskiej wykładni doktryny Kościoła final nie 
będzie prowadzić do wyłonienia wiodących siedmiu linii w zakresie in-
teresującej nas problematyki, a mianowicie: 1) migracja i uchodźstwo 
wyzwaniem moralnym, kulturowym i ekonomicznym, 2) solidarność 
Kościoła z migrantami i uchodźcami, 3) godność osoby ludzkiej i jej 
prawa, 4) troska o rodzinę i kobietę, 5) niezbywalność dialogu i ko-
nieczność integracji, 6) prawo do pozostania we własnej ojczyźnie, 
7) globalna odpowiedzialność za migrantów i uchodźców.

1. Pismo Święte o migracji

Przywołajmy na początku kilka fragmentów z Biblii traktujących 
o migracji, aby jak najpoprawniej zrozumieć nauczanie Jana Pawła II. 
1 Wszystkie orędzia zostały zebrane i ogłoszone drukiem w publikacji pod tytu-

łem Jan Paweł II, Orędzia na Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy 1985–2005, 
W. Necel SChr (oprac.), Hlondianum, Poznań 2009. Ich cytowanie poniżej bę-
dzie właśnie na podstawie tej publikacji. 



935Kościelna globalizacja solidarności…

Już w pierwszej księdze Starego Testamentu spotykamy Abrama, wę-
drującego z Ur Chaldejskiego do Kanaanu. „Pan rzekł do Abrama: 
Wyjdź z twojej ziemi rodzinnej i z domu twego ojca do kraju, który 
ci ukażę (…). Abram udał się w drogę, jak mu Pan rozkazał” (Rdz 12, 
1.4). Historia tego pierwszego z hebrajskich patriarchów rozpoczyna 
się od Bożego wezwania do migracji. Jest to jednak migracja z powodu 
wiary i Bożego prowadzenia. Wzorcem gościnności w Pierwszym Przy-
mierzu jest spotkanie Abrahama i trzech tajemniczych gości w pobli-
żu dębu Mamre (por. Rdz 18,1–33). Abraham przechodzi do historii 
jako prototyp filoksenii: otwartości i przyjaźni wobec przybyszów2. 

Ciekawą jest też biblijna opowieść o Józefie i jego braciach, którzy 
podążają do Egiptu. „Bóg powiedział: «Nie bój się iść do Egiptu, bo 
uczynię cię tam wielkim narodem»” (Rdz 46, 3–4). Józef, sprzedany 
przez własnych braci, dzięki Bożej opatrzności staje się zarządcą kraju 
nad Nilem. Gdy nadchodzi głód, jego bracia i ojciec Jakub emigrują 
do Egiptu, aby przeżyć. To przykład migracji spowodowanej sytuacją 
rodzinną i biedą ekonomiczną. 

Śledząc dalej dzieje Izraela, odkrywamy na kartach kolejnej księ-
gi Starego Testamentu wyjście tego ludu z Egiptu. „Pan rzekł: «Na-
prawdę ujrzałem udrękę ludu mego w Egipcie (…). Zstąpiłem, aby go 
wyrwać z rąk Egiptu i wyprowadzić do ziemi żyznej i przestronnej»” 
(Wj 3, 7–8). Naród izraelski, który początkowo znalazł schronienie 
w Egipcie, po latach staje się niewolnikiem. Bóg, poprzez Mojżesza, 
prowadzi Izraelitów ku wolności w ziemi obiecanej. Jest to przykład 
migracji z powodów ucisku i prześladowania, aby odzyskać wolność 
powrotu do ojczyzny.

Poszukiwanie lepszych warunków życia ukazuje historia Rut i No-
emi. Te kobiety, doznające głodu i przeżywające utratę osób bliskich, 
2 Por. Z. Pawłowski, „O Panie, nie omijaj twego sługi. Gościnność Abrahama w ho-

ryzoncie tego, co niemożliwe (Rdz 18, 1–15)”, „Biblica et Patristica Thoruniensia” 
2016, t. 9, nr 2, s. 55–69.



94 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

poszukują lepszej przyszłości. Rut, Moabitka, opuszcza swoją ojczyznę, 
aby iść ze swoją żydowską teściową Noemi, wdową po Elimeleku, do 
Betlejem. Jej historia ukazuje lojalność, integrację z obcym narodem 
i przyjęcie nowej kultury. „Gdzie ty pójdziesz, tam i ja pójdę, gdzie 
ty zamieszkasz, tam i ja zamieszkam. Twój lud będzie moim ludem, 
a twój Bóg moim Bogiem” (Rt 1, 16)3.

Bardziej dramatycznym przykładem opuszczenia własnej ojczyzny 
jest wygnanie Izraelitów do Babilonu. Ta przymusowa migracja doty-
czy nie jednostek, lecz znacznej części narodu żydowskiego. Podczas 
tej niewoli wielu Izraelitów zostało zmuszonych do migracji. Prorok 
Jeremiasz radził im, aby nie tracili nadziei, ale przystosowali się do no-
wej rzeczywistości. „Budujcie domy i w nich mieszkajcie, zakładajcie 
ogrody i spożywajcie ich owoce (...). Starajcie się o pomyślność miasta, 
do którego was zesłałem” ( Jr 29, 4–7). Wędrówka w stronę przeciwną 
to historia Żydów powracających z niewoli babilońskiej. „Tak mówi 
Cyrus, król Persji: «Pan, Bóg niebios, dał mi wszystkie królestwa zie-
mi i polecił mi zbudować Mu świątynię w Jerozolimie. Kto z was na-
leży do Jego ludu, niech wyruszy»” (Ezd 1, 2–3). Po latach wygnania 
Izraelici wracają do swojej rodzinnej ziemi. Jest to przykład migracji 
jako odbudowy tożsamości narodowej i religijnej. Doświadczając tu-
łaczki, Żydzi dobrze rozumieli los innych wygnańców. Dlatego nie 
dziwi fakt, że w Biblii hebrajskiej aż 36 razy występuje nakaz miłości 
cudzoziemca, obcego (leechow et ha-ger). Kiedyś przecież sami Izraeli-
ci byli obcymi w niewoli egipskiej, dlatego „kochajcie cudzoziemca, bo 
sami byliście cudzoziemcami, byliście w ziemi egipskiej” (por. Pwt 10, 
19; Kpł 19, 34)4.
3 Por. J.K. Pytel, Gościnność w Biblii. Studium źródłowo-porównawcze, Księgarnia 

św. Wojciecha, Poznań 1990.
4 Por. S. Mędala, Gościnność chrześcijańska (Trzeci List św. Jana), w: Ewangelia 

św. Jana. Listy Powszechne. Apokalipsa, R. Bartnicki, M. Czajkowski, S. Mędala, 
J. Załęski, Akademia Teologii Katolickiej, Warszawa 1992, s. 97–101.



955Kościelna globalizacja solidarności…

Również w Nowym Testamencie znajdujemy liczne przykłady 
przemieszczania się dla poprawienia swojej sytuacji egzystencjalnej, 
co motywowane jest różnymi powodami. Znamiennym wydarzeniem 
jest ucieczka Świętej Rodziny do Egiptu. Maryja, Józef i Jezus stali się 
uchodźcami, zmuszeni uciekać przed okrucieństwem Heroda. Ich hi-
storia przypomina, że uchodźstwo może być dramatycznym doświad-
czeniem nawet dla najświętszych ludzi. „Oto anioł Pański ukazał się 
Józefowi we śnie i rzekł: «Wstań, weź Dziecię i Jego Matkę i uchodź 
do Egiptu»” (Mt 2, 13–15)5. 

Jednym z bardziej przemawiających fragmentów Pisma Świętego, 
który sytuuje się w sercu praktykowania caritas, jest scena sądu ostatecz-
nego. Utożsamiając się z wygnańcami, Jezus powie: „Byłem przybyszem, 
a przyjęliście Mnie” (Mt 25, 35). Podobny wydźwięk ma przypowieść 
o miłosiernym Samarytaninie (por. Łk 10, 25–37). Jezus uświadamia 
swoim naśladowcom, że miłość bliźniego nie zna granic narodowych 
czy etnicznych. Ewangeliczna gościnność i pomoc potrzebującemu są 
ponadrasowe, ponadkulturowe i ponadekonomiczne. Również z przy-
powieści o uczcie weselnej (Łk 14, 12–14) wypływa zachęta, aby zapra-
szać do wspólnego stołu nie tylko bliskich, ale także biednych, chro-
mych, niewidomych, czyli tych, którzy nic nie mogą się odwdzięczyć. 
Podobny wydźwięk ma uzdrowienie córki Syrofenicjanki (Mk 7, 24–
30), gdzie Jezus dary Boże udziela poza narodem wybranym. 

Natura ewangelizacji sprawia, że paradoksalnie także uczniowie 
i uczennice Jezusowi stają się gośćmi u obcych. Nazarejczyk wysyła ich 
w drogę, mówiąc im, aby przyjmowali gościnę u tych, którzy ich za-
proszą (por. Łk 10, 5–7). 

Wezwanie do praktykowania gościnności wobec migrantów 
znajdujemy w Liście do Hebrajczyków: „Nie zapominajcie też o go-

5 Por. P. Podeszwa, Gościnność wobec „obcych braci” w świetle 3 J, „Biblica et Patri-
stica Thoruniensia” 2016, t. 9, nr 2, s. 71–85.



96 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

ścinności, gdyż dzięki niej niektórzy, nie wiedząc, aniołów gościli” 
(Hbr 13, 2). Paweł Apostoł zachęca: „Bądźcie gościnni dla tych, któ-
rzy do was przyjdą” (Rz 12, 13). 

Ostatecznie wolno stwierdzić, że Nowy Testament uczy postawy 
otwartości i dialogu wobec obcych, ukazując gościnność jako cnotę 
chrześcijańską. Bez zatem żadnej przesady wolno stwierdzić, że wątek 
gościnności przewija się przez całe Pismo. Nasza otwartość ma być 
przede wszystkim skierowana do tułaczy, bezdomnych, opuszczonych 
i odsuniętych na margines. Jezus deklarował: „Kto was przyjmuje, 
Mnie przyjmuje, a kto Mnie przyjmuje, przyjmuje Tego, który Mnie 
posłał” (Mt 10, 40).

2. Chrześcijańska gościnność wobec podróżujących w ciągu dziejów 

Polski Papież zauważa, że chrześcijaństwo od początku swojej 
historii – idąc za przykładem i nauczaniem Jezusa – kładło znaczny 
nacisk na gościnność wobec obcych, biednych i prześladowanych. Na-
uczanie Jezusa, przykłady świętych i działania Kościoła na przestrze-
ni wieków pokazują, że troska o migrantów była ważnym elementem 
życia chrześcijańskiego. Tym bardziej, że sami pierwsi chrześcijanie 
często byli migrantami lub uchodźcami. Po zesłaniu Ducha Świętego 
(Dz 2, 5–11) wspólnota w Jerozolimie obejmowała ludzi z różnych 
narodów. Ponadto prześladowania zmuszały chrześcijan do migracji. 
Kościół rozszerzał się dzięki migrantom, którzy – zakładając diaspory 
– głosili Ewangelię w nowych miejscach. 

Już od wczesnego średniowiecza potęgowała się troska wierzących 
w Chrystusa o pielgrzymów i uchodźców. W czasach wojen i najaz-
dów (np. wędrówki ludów, najazdy wikingów) chrześcijanie organizo-
wali wieloraką pomoc dla uchodźców. Kiedy Frankowie czy Wizygoci 
osiedlali się na terenach chrześcijańskich, to Kościoły lokalne na ogół 



975Kościelna globalizacja solidarności…

służyły im pomocą w ich asymilacji i ewangelizacji. Należy też wspo-
mnieć o wielu wspólnotach zakonnych, jakie w swoim charyzmacie 
miały troskę o pielgrzymów, pątników. W klasztorach pielęgnowano 
nie tylko gościnność, ale stawały się także schronieniem, udzielając 
azylu. Klasztory benedyktyńskie i cysterskie budowały hospicja przy 
szlakach pielgrzymkowych, zapewniając schronienie i jedzenie wę-
drowcom. 

Kiedy z kolei muzułmanie opanowali Ziemię Świętą, chrześcijań-
scy pielgrzymi podróżujący do Jerozolimy byli wystawieni na liczne 
niebezpieczeństwa. W odpowiedzi na te zagrożenia powstało kilka za-
konów rycerskich, których celem była ochrona nie tylko chrześcijań-
skich pątników, ale także innych podróżujących. Do najważniejszych 
wspólnot tego typu można zaliczyć: joannitów (inaczej: szpitalników, 
obecnie: maltańczyków), templariuszy, Krzyżaków. Sytuacja wywoła-
na podbojem Ziemi Świętej przez wyznawców islamu wzmogła piel-
grzymki do miejsc świętych także w Europie, jak np. do Santiago de 
Compostela czy Rzymu. 

Natomiast pod koniec średniowiecza w wiekach XV i XVI, kiedy 
nasiliły się wielkie odkrycia geograficzne, wywołało to potężną mi-
grację Europejczyków do obu Ameryk, Azji i Afryki. Powstały liczne 
zgromadzenia zakonne, które broniły praw rdzennych ludów i migran-
tów (np. Bartolomé de Las Casas w Ameryce Łacińskiej). W samej 
zaś Europie reformacja i wojny religijne zmusiły wielu chrześcijan do 
migracji (np. francuskich hugenotów, czeskich husytów, protestantów 
z Niderlandów czy z Rzeszy Niemieckiej).

Również w nowożytności w wiekach XIX i XX chrześcijaństwo 
stanęło wobec olbrzymiej fali migracji Europejczyków do zamorskich 
terytoriów. Miliony mieszkańców Starego Kontynentu (w tym kato-
lików z Irlandii, Włoch, Polski, Austrii) emigrowało do USA i Ame-
ryki Łacińskiej. Podobnie po obu wojnach światowych doszło do 



98 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

przemieszczenia się ogromnych rzesz ludzi, i to nie tylko z powodu 
przymusowego przesiedlania. Wielu z nich szukało innej ojczyzny 
z powodów politycznych. Dlatego Kościół w tych powojennych la-
tach wspierał moralną i materialną odbudowę Europy oraz w znaczący 
sposób przyczyniał się do integracji potężnych grup przesiedleńców.

Problem migrantów i uchodźców spotęgował się jeszcze w XX i XXI 
wieku. Odzwierciedliło się to w nauczaniu papieży, np. u Jana XXIII 
w encyklice Pacem in terris (1963), u Jana Pawła II, u Benedykta XVI, 
czy u Franciszka. Wiele katolickich organizacji wzmogło w ostatnich 
dziesiątkach lat swoją aktywność, niosąc wieloraką pomoc migrantom, 
np. Polacy w 2022 r. w momencie inwazji rosyjskiej na Ukrainę. 

Papież z Krakowa zauważył: „Aby uświadomić sobie bogactwo tej 
kościelnej tradycji konkretnej służby migrantom i wypędzonym, wy-
starczy przypomnieć dokonania i spuściznę takich postaci, jak św. Fran-
ciszka Ksawera Cabrini czy bp Jan Chrzciciel Scalabrini czy też w na-
szych czasach rozległą działalność katolickiej organizacji humanitarnej 
«Caritas» i międzynarodowej komisji katolickiej ds. Migracji”6.

3. Jan Paweł II i jego apel o globalną solidarność

To zarysowane historyczno-teologiczne tło staje się nie tylko wia-
rygodnym punktem wyjścia, ale kreśli również szeroką panoramę dla 
zrozumienia, że chrześcijańska postawa – właściwa zarówno wierzą-
cym, którzy sami doświadczali nieustannego przemieszczania się, jak 
i innym ludziom – zawsze nacechowana była miłosierdziem i dobro-
czynnością. Stąd nauczanie Jana Pawła II w tym zakresie nie jest jakąś 
bezwzględną nowością, ale bazuje na ciągłości katolickiej doktryny i ją 
właściwie rozwija.

6 Jan Paweł II, Orędzie z 2003 r.: Przeciw przejawom rasizmu, ksenofobii i skrajnego 
nacjonalizmu, nr 3.



995Kościelna globalizacja solidarności…

Jakkolwiek orędzia na coroczny Światowy Dzień Migranta 
i Uchodźcy w pierwszych latach 1980–1985 pontyfikatu Jana Paw-
ła II wychodziły spod pióra ówczesnego sekretarza Stanu kard. Ago-
stina Casarolego, to jednak odzwierciedlały troskę papieża o człowieka 
i jego dialogowe nastawienie. Wzrost liczby migrantów i uchodźców 
w ostatnich stu latach do prawie 200 milionów, a w konsekwencji na-
silenie się problemów wynikających z migracji, sprawiły, że od 1985 
roku ówczesny Ojciec Święty zajął się tą tematyką osobiście7. 

Papież postrzegał migrację jako jedno z najważniejszych i najtrud-
niejszych zjawisk współczesnego świata, często wynikającą z nierów-
ności społeczno-ekonomicznych, prześladowań politycznych, religij-
nych i etnicznych. Wskazywał, że migracja ma zarówno pozytywne, 
jak i dramatyczne aspekty, dlatego wymaga odpowiedzialnego podej-
ścia tak krajów rozwiniętych, jak i rozwijających się. 

Przytoczmy teraz tytuły tych wszystkich orędzi, gdyż pozwoli 
to nam uzyskać właściwy ogląd badawczy interesującej nas tematy-
ki. Spod pióra Jana Pawła II wyszło zatem 20 takich dokumentów: 
I. Kościoły lokalne wobec emigrantów (1985); II. Małżeństwo i rodzi-
na (1986); III. Katolicy świeccy a emigracja (1987); IV. Maryja punk-
tem odniesienia dla migrantów i uchodźców (1988); V. Misyjny aspekt 
migracji (1989); VI. Niebezpieczeństwo prozelityzmu sekt religijnych 
(1990); VII. Szanować tożsamość kulturową każdej osoby (1991); 
VIII. Kościół wzywa wszystkich ludzi do pełniejszej solidarności (1992); 
IX. Kościoły lokalne wobec migrantów (1993/1994); X. Kobieta na 
emigracji (1995); XI. Nie wolno łamać ani ignorować praw migranta 
(1996); XII. Wiara człowieka powinna działać przez miłość (1997); 
XIII. Okazać życzliwość i solidarność obcokrajowcowi (1998); XIV. Całe 
7 Por. K. Głowiak, Migracja w nauczaniu społecznym Kościoła i w przemówieniach 

Jana Pawła II, „Zeszyty Naukowe Ostrołęckiego Towarzystwa Naukowego” 
2014, t. 28, s. 198–213; por. P. Makowski, Migracja i uchodźstwo w świetle na-
uczania Kościoła, „Civitas. Studia z Filozofii Polityki” 2016, t. 19, s. 97–110.



100 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

życie chrześcijańskie jest wielkim pielgrzymowaniem do domu Ojca 
(1999); XV. Obchody Wielkiego Jubileuszu wezwaniem do zmiany stylu 
życia (2000); XVI. Duszpasterstwo migrantów zadaniem współczesne-
go Kościoła (2001); XVII. Migracje a dialog międzyreligijny (2002); 
XVIII. Przeciw przejawom rasizmu, ksenofobii i skrajnego nacjonali-
zmu (2003); XIX. Migracje w poszukiwaniu pokoju (2004); XX. O za-
chowanie własnej tożsamości i uznanie tożsamości innych (2005)8.

Trudno jest zawrzeć w jednym opracowaniu to całe bogactwo my-
śli, jakie wypływa z tych wymienionych powyżej listów. Niemniej jed-
nak, można uszeregować podstawowe aspekty, jakie zawierają się już 
w tytułach, a ostatecznie spróbować zaprezentować główne idee tej 
problematyki. 

3.1. Migracja wyzwaniem moralnym, kulturowym i ekonomicznym
Analizując bogatą spuściznę Jana Pawła II, szybko odkrywamy, że 

tematyka migracji nie była mu obojętna. W czasie jego posługi jako Bi-
skupa Rzymu stała się potężnym wyzwaniem, nie tylko moralnym, ale 
też społecznym9. Pisał: „Trzeba zdać sobie sprawę z wymieszania języ-
ków, narodowości, chrześcijańskich tradycji, wartości kulturalnych, ze 
zróżnicowanej intensywności życia religijnego, z czego wynikają liczne 
problemy: mogą one obciążać i komplikować współpracę, porozumie-
nie i ustalenie wspólnych perspektyw”10.

To nasilające się zjawisko migracji wynika po większej części ze 
wzrastającego rozziewu między poziomem rozwoju gospodarczego, 

8 Zob. Orędzia na Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy 1985–2005.
9 Por. W. Muszyński, Troska o migrantów i uchodźców w nauczaniu społecznym 

Jana Pawła II i Benedykta XVI, w: Pod wielkim dachem nieba. Granice, migracje 
i przestrzeń we współczesnym społeczeństwie, W. Muszyński, E. Sikora (red.), Wy-
dawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2009, s. 188–203.

10  Jan Paweł II, Orędzie z 1985 r.: Kościoły lokalne wobec emigrantów, nr 3.



1015Kościelna globalizacja solidarności…

społecznego i politycznego krajów bogatych, których jest coraz mniej, 
a ubogich, których liczba wzrasta. W swoich orędziach nie tylko dia-
gnozował i opisywał sytuację nie tylko migrantów, ale też osoby i spo-
łeczności ich przyjmujące bądź odrzucające. Nie wahał się mówić o de-
portacji migrantów i uchodźców, o ich dyskryminacji, o ksenofobii. 

„Zjawiska te muszą poruszać sumienia chrześcijan, którzy charak-
terystycznymi cechami swej wiary uczynili solidarność i gościnność 
wobec potrzebujących. Emigracja może prowadzić do negatywnych 
konsekwencji, ponieważ ludzie zmuszeni do opuszczania ojczyzny 
odrywają się od rodzin i od podłoża rodzimej kultury oraz pozbawieni 
są pewnych perspektyw na przyszłość”11. „Szczególnie dotkliwie od-
czuwają ten problem obcokrajowcy najbardziej zagrożeni: migranci 
pozbawieni odpowiednich dokumentów, uchodźcy, osoby szukają-
ce azylu, zmuszone do migracji przez ostre konflikty utrzymujące się 
w wielu częściach świata, a także ofiary – głównie kobiety i dzieci – 
straszliwej zbrodni, jaką jest handel ludźmi”12.

Dlatego jednoznacznie Papież piętnował łamanie podstawowych 
praw migrantów, domagając się ich godziwego przyjęcia, uszanowania 
ich tożsamości kulturowej oraz budowania kultury dialogu i solidar-
ności z migrantami13.

Dla ówczesnego Biskupa Rzymu orędzia na Światowy Dzień Mi-
granta i Uchodźcy były również okazją do przypominania licznych 
problemów duszpasterskich, z jakimi boryka się Kościół. W tym 
względzie jednym z nich jest prawda o jedności i sakramentalności 
małżeństwa oraz naruszanie wspólnotowości rodziny. Ojciec Święty 

11 Jan Paweł II, Orędzie z 1992 r.: Kościół wzywa wszystkich ludzi do pełniejszej soli-
darności, nr 1.

12 Jan Paweł II, Orędzie z 2003 r.: Przeciw przejawom rasizmu, ksenofobii i skrajnego 
nacjonalizmu, nr 1.

13  Zob. D. Niedźwiecki, Migracje i tożsamość. Od teorii do analizy przypadku, No-
mos, Kraków 2010.



102 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

przypominał, czym jest sakramentalny związek małżeński i rodzina 
w zamiarach Stwórcy, w mocy zbawczej Chrystusa, aby później wska-
zać na trudności, z jakimi borykają się małżeństwa i rodziny dotknięte 
migracją. I nie jest to jedynie kwestia chrześcijańskiej moralności, ale 
rozległy problem społeczny, który dotyka całe narody. 

W swoich orędziach Papież pokazywał, w jak wieloraki sposób 
i z jaką niszczycielską siłą zjawisko wychodźstwa i wypędzenia, opusz-
czenia ojczyzny oraz wyrwania z korzeni etnicznych uderza w małżeń-
stwo i rodzinę. W tym kontekście szczególnie dramatycznie brzmiały 
apele kierowane w dorocznych orędziach zarówno do katolików, jak 
i innych chrześcijan, do wiernych i biskupów, do rządzących i działa-
czy społecznych, aby w swojej działalności byli rzeczywiście zatroskani 
o dobro każdego emigracyjnego małżeństwa i każdej rodziny14. 

3.2. Solidarność Kościoła z migrantami i uchodźcami
Jak się wydaje, druga idea, która jest wspólna papieskim orędziom, 

to wezwanie wierzących jako wspólnoty uniwersalnej do solidarności 
z migrantami i uchodźcami, a w konsekwencji do otoczenia ich troską 
duszpasterską. W orędziu na rok 1992 Papież z Polski pisał: „Wszyst-
kie Kościoły lokalne winny zatem obchodzić światowy dzień migran-
ta – w jedną z niedziel roku wyznaczoną przez krajową Konferencję 
Episkopatu – jako sposobność do refleksji nad tymi problemami, aby 
uświadomić sobie ich najbardziej dramatyczne aspekty, budzić spo-
łeczną wrażliwość i skłaniać do solidarności z emigrantami”15.

Obowiązek niesienia pomocy migrantom spoczywa na całym Ko-
ściele, który „otwiera się całkowicie na całą złożoną i zróżnicowaną 

14 Por. W. Necel, Wprowadzenie, w: Orędzia na Światowy Dzień Migranta i Uchodź-
cy 1985–2005, s. 10.

15 Jan Paweł II, Orędzie z 1992 r.: Kościół wzywa wszystkich ludzi do pełniejszej soli-
darności, nr 1.



1035Kościelna globalizacja solidarności…

rzeczywistość świata migracji, aby wskazać i ofiarować warunki dla 
przetrwania, dla życia, dla pracy, a nade wszystko, aby stworzyć środo-
wisko nacechowane szacunkiem dla podstawowych praw ludzkich”16.

„Kościół jest ze swej natury solidarny ze światem migrantów, gdyż 
wielość ich języków, ras, kultur i obyczajów przypomina mu o jego wła-
snej kondycji ludu pielgrzymującego ze wszystkich zakątków ziemi ku 
wiekuistej ojczyźnie”17. Solidarność Kościoła z migrantami i uchodźca-
mi wypływa zatem już z samej jego natury, a zwłaszcza z przymiotu ka-
tolickości. Biskup Rzymu nauczał: „Dzięki migracjom Kościoły lokal-
ne miały często sposobność potwierdzić i umocnić swoją katolickość, 
przyjmując gościnnie różne narodowości, a przede wszystkim łącząc 
je w jedną społeczność. Źródłem jedności Kościoła nie jest wspólne 
pochodzenie jego członków, ale Duch Pięćdziesiątnicy, On bowiem 
z wszystkich narodów czyni nowy lud, którego celem jest Królestwo, 
udziałem wolność synów Bożych, a prawem przykazanie miłości”18.

W tę pomoc migrantom wpisuje się duszpasterstwo, jako zadanie 
dla współczesnego Kościoła. Solidarność z nimi nie może ograniczać 
się jedynie do pomocy materialnej, ale musi być poszerzona o wymiar 
duchowy. „Dziedzina ta bardzo leży na sercu duszpasterzom, którzy 
dobrze zdają sobie sprawę z wielorakich problemów, jakie w niej wy-
stępują, oraz z rozmaitych sytuacji zmuszających ludzi do opuszcze-
nia własnego kraju. Czym innym bowiem jest zmiana miejsca pobytu 
z własnej woli, a czym innym migracja wymuszona przez przyczyny 
natury ideologicznej, politycznej czy ekonomicznej. Nie wolno o tym 
zapominać, gdy planuje się i prowadzi działalność duszpasterską do-
stosowaną do poszczególnych kategorii migrantów i podróżnych 
16 Jan Paweł II, Orędzie z 1985 r.: Kościoły lokalne wobec emigrantów, nr 1.
17 Jan Paweł II, Orędzie z 1999 r.: Całe życie chrześcijańskie jest wielkim pielgrzymo-

waniem do domu Ojca, nr 2.
18 Jan Paweł II, Orędzie z 1992 r.: Kościół wzywa wszystkich ludzi do pełniejszej soli-

darności, nr 6.



104 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

(…). Zjawisko migracji nieustannie się rozszerza, co zmusza kościelną 
wspólnotę do refleksji i stanowi wyzwanie dla jej duszpasterstwa”19.

Prosząc o życzliwość wobec przybyszów, Papież zachęca tak cały 
Kościół powszechny, jak i Kościoły lokalne do okazania im pomo-
cy. Szczególną rolę wyznacza parafiom: „dlatego wskazane jest, aby 
wspólnoty przyjmujące migrantów i uchodźców tworzyły dla nich 
struktury, które pozwolą im faktycznie podjąć odpowiedzialność, jaka 
na nich spoczywa. W tej perspektywie kapłan, któremu bezpośrednio 
powierzono opiekę nad imigrantami, powinien stawać się pomostem 
między różnymi kulturami i mentalnościami (…). Również fakt, że 
prace apostolskie na rzecz migrantów spotykają się czasem z nieufno-
ścią czy wręcz wrogością otoczenia, nie powinien w żadnym przypad-
ku stać się przyczyną rezygnacji z tego dzieła solidarności, służącego 
postępowi człowieka. Nakaz zawarty w słowach Jezusa: «byłem przy-
byszem, a przyjęliście Mnie» (Mt 25, 35) pozostaje całkowicie w mocy 
w każdych okolicznościach i jest wyzwaniem dla sumienia wszystkich, 
którzy chcą iść jego śladami”20.

Biskup Rzymu odwoływał się już do kościelnego doświadczenia 
w zakresie troski duszpasterskiej odnośnie do katolickich emigrantów 
i uchodźców. 

Na bazie doświadczeń zgromadzonych z biegiem lat Kościół 
wypracował organiczną metodę opieki duszpasterskiej nad mi-
grantami i w 1952 r. wydał konstytucję apostolską Exsul Familia 
Nazarethana. Stwierdzała ona, że należy dążyć do zapewnienia 
migrantom takiej samej opieki duszpasterskiej, z jakiej korzystają 
miejscowi chrześcijanie, dostosowując do potrzeb katolickiego 
migranta strukturę zwyczajnego duszpasterstwa, prowadzonego 
w celu zachowania i umacniania wiary ochrzczonych. Następnie 

19 Jan Paweł II, Orędzie z 2001 r.: Duszpasterstwo migrantów zadaniem współczesne-
go Kościoła, nr 1. 

20 Jan Paweł II, Orędzie z 1998 r.: Okazać życzliwość i solidarność obcokrajowcowi, nr 3.



1055Kościelna globalizacja solidarności…

także Sobór Watykański II podjął zagadnienie migracji i róż-
nych środowisk, do których się ono odnosi: imigrantów, emi-
grantów, uchodźców, wygnańców i osób studiujących za grani-
cą, należących z duszpasterskiego punktu widzenia do jednej 
kategorii osób, które przebywając poza granicami swojej ojczy-
zny nie mogą korzystać ze zwyczajnej opieki duszpasterskiej. Są 
one opisywane jako ci, którzy ze względu na pobyt poza granica-
mi ojczyzny czy własnego kraju potrzebują szczególnej opieki ze 
strony kapłana mówiącego tym samym językiem. 
 Przedmiotem rozważań nie jest tu już zagrożenie wiary, ale 
bardziej istotne zagadnienie prawa emigranta do poszanowania 
– także przez duszpasterstwo – jego dziedzictwa kulturowego. 
W tej perspektywie obalona zostaje także granica wyznaczona 
przez konstytucję Exsul Familia, która przewidywała opiekę 
duszpasterską nad migrantami do trzeciego pokolenia; uznaje 
się natomiast, że migranci mają prawo do opieki dopóty, dopó-
ki istnieje jej realna potrzeba. Migranci nie są bowiem kategorią 
porównywalną z tymi, na jakie dzieli się społeczność parafial-
na – dzieci, młodzież, małżonkowie, robotnicy, pracownicy 
umysłowi itp. – a które są jednorodne kulturowo i językowo. 
Stanowią część innej społeczności, a zatem ich duszpasterstwo 
powinno obejmować elementy podobne jak w kraju rodzin-
nym, co oznacza poszanowanie ich dziedzictwa kulturowego, 
konieczność zapewnienia im kapłana mówiącego ich językiem 
oraz utworzenia trwałych struktur specjalnie dla nich przezna-
czonych. Potrzebne jest duszpasterstwo systematyczne, indywi-
dualne i wspólnotowe, zdolne nieść pomoc wiernym katolic-
kim w najtrudniejszym okresie, aż do chwili ich włączenia się 
w Kościół lokalny, kiedy to będą w stanie korzystać ze zwyczaj-
nej posługi kapłanów w parafiach terytorialnych21.

21 Jan Paweł II, Orędzie z 2001 r.: Duszpasterstwo migrantów zadaniem współczesne-
go Kościoła, nr 4.



106 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

3.3. Godność osoby ludzkiej i jej prawa
Myślenie i działanie Karola Wojtyły było wyraźnie naznaczone 

humanizmem. Był zresztą jednym z wiodących przedstawicieli tzw. 
Krakowskiej Szkoły Antropologicznej. Zresztą ten polski personalizm 
był właściwy dla myślicieli nie tylko z Krakowa (R. Ingarden, J. Tisch-
ner, K. Michalski, A. Kempiński, K. Tarnowski), ale także z Lublina 
(T. Styczeń, A. Krąpiec, W. Granat, Cz. Bartnik, K. Guzowski). Stąd 
nie należy się dziwić, że w omawianym tutaj nurcie jego nauczania po-
jawia się też aspekt godności ludzkiej i praw migrantów i uchodźców.

Podstawowym obowiązkiem chrześcijan jest uznanie godności 
każdego człowieka, także migranta czy uchodźcy. Papież nauczał, że 
należy szanować tożsamość kulturową przybyszów oraz zapewnić im 
warunki do godnego życia, w tym dostęp do pracy, edukacji i ochrony 
prawnej22. Uczył: „Kontakt z drugim człowiekiem pozwala raczej od-
kryć jego «sekret», otworzyć się na niego, aby przyjąć to, co jest z nim 
wartościowe, a w ten sposób przyczynić się do lepszego poznania każ-
dego. Jest to proces długotrwały, którego celem jest takie kształtowa-
nie społeczeństw i kultur, aby coraz bardziej stawały się odzwierciedle-
niem wielorakich darów, jakimi Bóg obdarza ludzi”23.

Poszanowanie godności każdego człowieka staje się naczelną za-
sadą ludzkiego postępowania. Zasada ta odnosi się do poszanowania 
różnorodności kulturowej migrantów i uchodźców. Papież wyprowa-
dza tę regułę z Biblii, gdyż Bóg jest Stwórcą wszystkich ludzi. A po-
nadto w dniu Zesłania Ducha Świętego, mimo że Apostołowie zaczęli 

22 Por. B. Gworko-Składek, Problematyka migracji w dokumentach Wspólnot Euro-
pejskich, w: Pod wielkim dachem nieba. Granice, migracje i przestrzeń we współ-
czesnym społeczeństwie, W. Muszyński, E. Sikora (red.), Wydawnictwo Adam 
Marszałek, Toruń 2009, s. 192–210.

23 Jan Paweł II, Orędzie z 2005 r.: O zachowaniu własnej tożsamości i uznaniu tożsa-
mości innych, nr 1.



1075Kościelna globalizacja solidarności…

mówić obcymi językami, to zgromadzeni w Jerozolimie przedstawi-
ciele wszystkich narodów ich rozumieli (por. Dz 2, 4–6). Oznacza to, 
że jedność kreacji pogłębia się w jedności pneumatycznej. Duch Boży 
jest i dziś sprawcą „jedności i wspólnoty w wielości”. 

„Kościół rozpatruje problem nielegalny imigrantów w perspek-
tywie Chrystusa, który umarł, aby zgromadzić w jedno rozproszone 
dzieci Boże (por. J 11, 52), aby odzyskać odrzuconych i przywołać 
oddalonych, aby połączyć wszystkich we wspólnocie opartej nie na 
przynależności etnicznej kulturowej i społecznej, ale na wspólnej woli 
przyjęcia słowa Bożego i poszukiwaniu sprawiedliwości. «Bóg na-
prawdę nie ma względu na osoby, ale w każdym narodzie miły jest mu 
ten, ktoś Go boi i postępuje sprawiedliwie» (Dz 10, 34–35)”24.

O godności migrantów czytamy też w orędziu z 2001 r.: „Wiedza 
o człowieku, jaką Kościół zyskał w Chrystusie, każe mu głosić podsta-
wowe prawa ludzkie i otwarcie występować w ich obronie, gdy są łama-
ne. Dlatego Kościół niestrudzenie przypomina o godności człowieka 
i broni jej, ukazując niezbywalne prawa, jakie z niej wypływają. Należy 
do nich zwłaszcza prawo do ojczyzny, do swobodnego zamieszkiwania 
we własnym kraju, do życia wspólnie z rodziną, do posiadania dóbr 
niezbędnych do godziwego życia, do zachowania i rozwijania własne-
go dziedzictwa etnicznego, kulturowego i językowego, do publiczne-
go wyznawania swojej religii, a wreszcie do tego, aby w każdych oko-
licznościach być szanowanym i traktowanym w sposób odpowiadający 
godności ludzkiej istoty”25.

Respektowanie godności osoby ludzkiej i poszanowania jej praw 
domaga się zatem świadomych postaw wśród chrześcijan. „Działać na 
rzecz jedności ludzkiej rodziny znaczy dążyć do odrzucenia wszelkiej 
24 Jan Paweł II, Orędzie z 1996 r.: Nie wolno łamać ani ignorować praw migranta, 

nr 3.
25 Jan Paweł II, Orędzie z 2001 r.: Duszpasterstwo migrantów zadaniem współczesne-

go Kościoła, nr 3.



108 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

dyskryminacji rasowej, kulturowej czy religijnej jako sprzecznej z za-
mysłem Bożym. Znaczy dawać świadectwo braterskiego życia oparte-
go na Ewangelii, respektującego różnorodność kulturową, otwartego 
na szczery i ufny dialog. Znaczy też popierać prawo każdego do życia 
w pokoju we własnym kraju, a także czuwać nad tym, aby w każdym 
państwie prawodawstwo dotyczące migracji było oparte na uznaniu 
podstawowych praw człowieka”26.

3.4. Troska o rodzinę i kobietę
Jednym z tragiczniejszych skutków migracji jest rozpad rodziny. 

Migranci i uchodźcy często wchodzą w drugie związki, formalne bądź 
nieformalne małżeńskie. Dlatego Jan Paweł II wskazywał, że migracja 
nie oszczędza małżeństw ani rodzin, prowadząc niejednokrotnie do 
ich rozdzielenia. W wielu przypadkach mężczyźni opuszczają domy 
w poszukiwaniu pracy, zostawiając żony i dzieci w niepewnej sytuacji. 
W pismach papieskich znajdujemy apele do rządów i społeczeństw, 
aby tworzyły politykę migracyjną sprzyjającą jedności rodzin.

Nie dziwi zatem fakt, że jedno z jego orędzi jest całkowicie poświę-
cone problematyce małżeństwa i rodziny. „W rzeczy samej rodzina jest 
chyba najczulszą i najbardziej kruchą strukturą, stąd też najbardziej 
narażoną na oddziaływanie groźnych, negatywnych aspektów mi-
gracji. Okazuje się to jasno zarówno wtedy, gdy rozważamy sytuacje, 
w których znajduje się rodzina pozostawiona przez emigranta, jak 
i wtedy, gdy zastanawiamy się nad trudnościami rodzin emigrujących 
w całości bądź takich, które tworzą się na obcej ziemi, wreszcie gdy 
pomyślimy o rozlicznych problemach pojawiających się przed takimi 

26 Jan Paweł II, Orędzie z 2000 r.: Obchody Wielkiego Jubileuszu wezwaniem do 
zmiany stylu życia, nr 6.



1095Kościelna globalizacja solidarności…

ogniskami rodzinnymi na skutek zetknięcia się osób o odmiennej kul-
turze, języku, religii czy zwyczajach”27.

W dalszej części tego dokumentu Papież analizuje bardziej szcze-
gółowo sytuacje rodziny emigrującej, aby po przeglądzie warunków 
życia rodzin emigrantów, przejść do wezwania do odpowiedzialności 
za rodziny. Wskazuje na potrzebę duszpasterstwa takich rodzin. „Ko-
ściół «sakrament zbawienia» dla wszystkich ludzi, dla całego człowie-
ka, broni podstawowych wartości rodziny, niezależnie od wzorca kul-
turowego, na jakim jest ona oparta, piętnuje także to wszystko, co jej 
się sprzeciwia. Kościół domaga się dla niej swobody ruchów i decyzji, 
a także podstawowego, przysługującego rodzinie prawa do wychowa-
nia potomstwa (…). Doświadczenia duszpasterstwa emigracji dostar-
czają obficie dowodów i podkreślają z mocą, że przyszłych małżon-
ków należy informować w zakresie różnorakich trudności mogących 
wpływać na ich związek, jak też – i przede wszystkim – o czynnikach 
pozytywnych, mogących ubogacić tenże związek, którego trwałość 
wymaga zasadniczej zgodności poglądów obu stron, połączonej z go-
towością do możliwie najpełniejszego dostosowywania się do siebie 
nawzajem. W tym punkcie wskazania duszpasterskie muszą być jasne, 
rzeczowe i logiczne”28.

Papież był również czuły na sytuację kobiet, które uważał za filar 
rodziny, ale też ofiary migracji. Zwracał uwagę nie tylko na kobiety, 
które zostały z dziećmi w swoich macierzystych krajach, ale też na ko-
biety-migrantki. Z jednej strony są one często głównymi opiekunkami 
dzieci w rodzinach pozostających w krajach pochodzenia, z drugiej – 
same nierzadko emigrują, stając się narażone na wyzysk, przemoc czy 
pracę w niegodnych warunkach. Nie zaskakuje zatem fakt, że jedno 
z jego orędzi jest poświęcone wyłącznie kobiecie. Zwraca tam uwagę 

27 Jan Paweł II, Orędzie z 1986 r.: Małżeństwo i rodzina, nr 1.
28 Jan Paweł II, Orędzie z 1986 r.: Małżeństwo i rodzina, nr 4.



110 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

na dramat kobiet, które muszą pozostawić swoją rodzinę i udać się na 
obczyznę. Z kolei w całych rodzinach emigranckich większa odpowie-
dzialność spływa na barki kobiety jako żony i matki.

Punkt widzenia Jana Pawła II był znacznie szerszy. Pisał bowiem: 
„Szczególną troską pasterską należy otoczyć kobiety niezamężne coraz 
liczniejsze wśród migrantów. Ich sytuacja wymaga nie tylko solidar-
ności i pomocy ze strony odpowiedzialnych władz, ale także ochrony 
przed przemocą i wyzyskiem (…). Przedstawiciele władz nie powinni 
zapominać o licznych i często poważnych przyczynach, które nakazu-
ją wielu kobietom opuścić rodzinny kraj. Podłoże tej decyzji stanowi 
nie tylko poszukiwanie lepszych warunków życia: nierzadko kobiety 
podejmują ją, aby uciec przed konfliktami kulturowymi, społecznymi 
lub religijnymi, by uwolnić się od dyskryminacji i wyzysku utrwalo-
nego przez wiekowe tradycje i sankcjonowane przez niesprawiedliwe 
prawodawstwo”29.

3.5. Niezbywalność dialogu i konieczność integracji
Papież podkreślał także, że zarówno społeczeństwa przyjmujące, 

jak i migranci mają swoje obowiązki. Państwa powinny stworzyć wa-
runki do integracji migrantów, zaś przybysze powinni szanować pra-
wa, kulturę i wartości kraju, do którego przybywają. Integracja nie po-
winna prowadzić do asymilacji i utraty tożsamości kulturowej, ale do 
wzajemnego ubogacenia i budowania wspólnoty.

W nauczaniu Papieża z Krakowa pojęcie dialogu ma szerokie zna-
czenie. Chodzi tu nie tylko o dialog ekumeniczny, odnoszący się do 
wierzących w Chrystusa, którzy przynależą do różnych Kościołów, ale 
też o dialog międzyreligijny. Więcej nawet: mówi on o dialogu kul-
tur, o dialogu wszystkich ludzi na rzecz pokoju. Pisał: „Aby to współ-

29 Jan Paweł II, Orędzie z 1995 r: Kobieta na emigracji, nr 2.



1115Kościelna globalizacja solidarności…

istnienie miało charakter pokojowy, muszą upaść bariery nieufności, 
przesądów i lęków, nadal niestety dzielące wyznawców różnych religii. 
W każdym kraju nieodzowne są wzajemna tolerancja i dialog między 
większością wyznającą tę samą religię a członkami mniejszości, skła-
dających się często z migrantów, wyznawców różnych religii. Właśnie 
do dialogu zachęca Kościół, jest on bowiem najskuteczniejszą drogą, 
prowadzącą do tego, by miejsce nieufności zajął szacunek, a wzajemna 
akceptacja przezwyciężyła obojętność”30.

Z kolei w orędziu z 2003 r. czytamy: „Chrześcijanie coraz bardziej 
zakorzenieni w Chrystusie muszą dokładać starań, aby przezwyciężać 
wszelkie skłonności do zamykania się w sobie oraz dostrzegać w lu-
dziach innej kultury dzieło Boże. Tylko prawdziwa miłość ewange-
liczna jest wystarczająco silna, by dopomóc wspólnotom w przejściu 
od zwykłej tolerancji wobec innych do prawdziwego poszanowania 
ich odmienności. Tylko odkupieńcza łaska Chrystusa może zapewnić 
nam zwycięstwo w codziennych zmaganiach, aby przejść od egoizmu 
ku altruizmowi, od lęku ku otwartości, od odrzucenia ku solidarno-
ści”. I dalej w tym samym orędziu papież pisze: „Podobnie jak przyna-
glam katolików, aby wyróżniali się w okazywaniu solidarności nowym 
członkom swoich wspólnot, wzywam też imigrantów, aby uznali, że 
mają obowiązek odnosić się z szacunkiem do przyjmujących ich kra-
jów i respektować prawa, tradycję narodu, który ich gości. Tylko w ten 
sposób rozwijać się będzie harmonijne współżycie społeczne”31.

Niezbywalność dialogu Jan Paweł II zaakcentował w związku 
z przygotowaniami do Wielkiego Jubileuszu Wiary, jaki przypadał na 
rok 2000. Wskazując na problem obojętności religijnej i sekularyzacji, 
pisał: „Jubileusz każe nasilić ten dialog. Poprzez codzienne kontak-

30 Jan Paweł II, Orędzie z 2002 r.: Migracje a dialog międzyreligijny, nr 1.
31 Jan Paweł II, Orędzie z 2003 r.: Przeciw przejawom rasizmu, ksenofobii i skrajnego 

nacjonalizmu, nr 4.



112 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

ty z innymi wierzący winni ukazywać oblicze Kościoła otwartego na 
wszystkich, wrażliwego na rzeczywistość społeczną i troszczącego się 
o wszystko, co pozwala człowiekowi potwierdzić swoją godność”32.

Wielopłaszczyznowy dialog będzie właściwą drogą do integracji 
migrantów i uchodźców, którzy znaleźli się w różnych środowiskach 
obcego sobie kraju. Proces integracji kościelnej może stać się okazją 
dla awansu przybysza. Stąd należy otoczyć go opieką i wspierać w tym 
wszystkim, co może być przez niego przyjęte w ramach życiowego 
doświadczenia w kontekście kulturowej tożsamości. Dzięki temu 
przybysz będzie stopniowo przyswajał sobie możliwość korzystania 
z duchowych dóbr Kościoła w parafii swojego miejsca osiedlenia i wy-
pracuje w sobie poczucie, że jest pełnoprawnym członkiem wspólnoty 
go przyjmującej33. 

Jan Paweł II w swoich orędziach podkreślał, że specyfika duszpa-
sterstwa migrantów wynika z tego, że winno to być duszpasterstwo 
prowadzone nie tylko „dla” przybyłych, ale „wśród” tych i „z” tymi, 
którzy zostali oderwani od swoich korzeni. Duszpasterska troska Ko-
ścioła o przybyszów musi być odpowiednio dopasowana do ich po-
trzeb i równie skuteczna jak duszpasterstwo terytorialne prowadzone 
wśród wiernych diecezji i wspólnoty parafialnej. Tak pojęta integracja 
opiera się na naturze Kościoła i sięga swoją dynamiką do Dnia Pięć-
dziesiątnicy. Ojciec Święty w orędziach na Światowy Dzień Migran-
ta i Uchodźcy z mocą podkreślał, że wierni imigranci w Kościele lo-
kalnym winni mieć prawo zachowania swojej tożsamości kulturowej 
w tym wszystkim, co dotyczy języka, liturgii, duchowości oraz trady-
cji. Racją duszpasterskiej troski Kościoła o migrantów i uchodźców, 
wyrażoną przez Jana Pawła II w orędziu z 1985 roku, jest postrzeganie 

32 Jan Paweł II, Orędzie z 1999 r.: Całe życie chrześcijańskie jest wielkim pielgrzymo-
waniem do domu Ojca, nr 9.

33 Por. W. Necel, Wprowadzenie, s. 12.



1135Kościelna globalizacja solidarności…

przybyszów poprzez proces integracji kościelnej, który jest niezbęd-
nym wysiłkiem całej wspólnoty i jako taki ubogaca Kościół oraz „jest 
owocem pełnego dynamiki realizmu Wcielenia Syna Bożego”.

3.6. Prawo do pozostania we własnej ojczyźnie
Interesującą ideą, jaka pojawia się w papieskich orędziach, jest 

zauważenie prawa do nieemigrowania. Jan Paweł II zwracał bowiem 
uwagę, że oprócz prawa do emigracji, istnieje też prawo do pozostania 
w swojej ojczyźnie. Dlatego wspólnota międzynarodowa powinna dą-
żyć do poprawy warunków życia w krajach pochodzenia migrantów, 
aby ludzie nie byli zmuszani do opuszczania swoich domów z powodu 
biedy czy konfliktów.

 W swoim Liście o poszukiwaniu pokoju z 2004 r. nauczał: „Two-
rzyć konkretne warunki sprzyjające pokojowi znaczy – w odniesie-
niu do migrantów i uchodźców – poważnie zadbać o zabezpieczenie 
przede wszystkim prawa do nieemigrowania, to znaczy do godnego 
życia w pokoju we własnej ojczyźnie. Poprzez rozważną politykę 
władz lokalnych i ogólnokrajowych, handel oparty na relacjach bar-
dziej partnerskich oraz solidarną współpracę międzynarodową należy 
zadbać o to, aby każdy kraj mógł zapewnić swoim mieszkańcom nie 
tylko wolność wyrażania poglądów i swobodę poruszania się, ale także 
możliwość zaspokojenia podstawowych potrzeb, takich jak wyżywie-
nie, zdrowie, praca, mieszkanie, wykształcenie; niemożliwość zaspo-
kojenia owych potrzeb zmusza wielu ludzi do emigracji”34.

„Niech nikt nie pozostaje obojętny na warunki, w jakich żyją rzesze 
migrantów! Ludzie ci zdani są na łaskę wydarzeń, często mają za sobą 
dramatyczne doświadczenia. Media przekazują przejmujące, a czasem 
wstrząsające obrazy tych osób. Są wśród nich dzieci, młodzież, dorośli 

34 Jan Paweł II, Orędzie z 2004 r.: Migracje w poszukiwaniu pokoju, nr 3.



114 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

i starcy o twarzach wynędzniałych i oczach pełnych smutku. W obo-
zach, gdzie są przyjmowani, doświadczają niekiedy dotkliwych ogra-
niczeń. Dlatego trzeba wyrazić uznanie dla szlachetnych wysiłków 
podejmowanych przez liczne organizacje publiczne i prywatne, które 
starają się nieść pomoc w trudnych sytuacjach, powstających w wielu 
regionach świata”35.

Problematyka stwarzania właściwych warunków dla ludzkiej egzy-
stencji, wiążąca się z prawem do nieemigrowania, wybrzmiała nie tyl-
ko w orędziu z 2004 r., ale też pojawiła się w orędziu z 2001 r. W tym 
dokumencie Jan Paweł II wskazywał na obowiązki społeczności mię-
dzynarodowej do tworzenia warunków pozwalających ludziom na 
pozostanie we własnym kraju. Dopominał się o prawo człowieka do 
nieemigrowania, czyli prawo do pozostania w swojej ojczyźnie w god-
nych warunkach. Jakkolwiek wiele państw jest otwartych na migran-
tów i uchodźców, to prawdziwym rozwiązaniem problemu migracji 
jest jednak eliminowanie jej przymusowych przyczyn, na które skła-
dają się: ubóstwo, wojny, konflikt społeczne, religijne czy społeczne. 
Dlatego prawo do emigracji winno być zawsze rozważane w powiąza-
niu z prawem nieemigrowania, to znaczy możliwością pozostania we 
własnej ojczyźnie i życia w godnych warunkach. „Człowiek ma prawo 
do ojczyzny, do swobodnego zamieszkiwania we własnym kraju”36.

3.7. Globalna odpowiedzialność za migrantów i uchodźców
W swoim nauczaniu Papież wskazuje na ambiwalentny charakter 

samej globalizacji. Zauważa, że „z jednej strony globalizacja przyspie-
sza przepływ kapitałów oraz wymianę towarów i usług między ludźmi, 
wpływając nieuchronnie także na przemieszczanie się ludności (…). 
35 Jan Paweł II, Orędzie z 2004 r.: Migracje w poszukiwaniu pokoju, nr 4.
36 Jan Paweł II, Orędzie z 2001 r.: Duszpasterstwo migrantów zadaniem współczesne-

go Kościoła, nr 3.



1155Kościelna globalizacja solidarności…

Zarazem jednak globalizacja prowadzi do nowych rozłamów. Libe-
ralizm pozbawiony stosownych mechanizmów kontrolnych sprawia, 
że pogłębia się w świecie różnica między krajami «zwycięskimi» 
a «przegrywającymi»”37. A chodzi o to – jak konkluduje Autor – aby 
nasza epoka nosiła znamiona globalizacji solidarnej i podjęła się odpo-
wiedzialności za wszystkich, aby nie dopuściła do powstawania coraz 
liczniejszych grup wykluczonych czy zmarginalizowanych.

Jan Paweł II wielokrotnie apelował do państw i organizacji mię-
dzynarodowych, aby podejmować wspólne działania na rzecz tych 
grup. Zachęcał przy tym do tworzenia programów pomocowych oraz 
inicjatyw na rzecz pokoju i sprawiedliwości społecznej, aby ograni-
czyć konieczność migracji. Swoje wezwanie kierował tak do członków 
Kościoła, jak i do wszystkich ludzi dobrej woli. Uważał, że świat jest 
domem dla wszystkich, niezależnie od narodowości czy kultury. Stąd 
jego prośba o globalną solidarność, o braterstwo i otwartość. Podkre-
ślał przy tym, że pluralizm etniczny i kulturowy jest naturalnym ele-
mentem wspólnoty chrześcijańskiej38.

Papież piętnuje postawy nacjonalizm, nietolerancję, prześladowa-
nia, sekciarstwo, a wzywa do otwartości, tolerancji i odpowiedzialności 
za ludzi, którzy opuścili swoją ojczyznę. Proces opuszczania rodzimej 
wspólnoty etnicznej, jak i przybycie „obcego-innego” do wspólno-
ty go przyjmującej jest wyzwaniem dla Kościoła. Dlatego wyznawcy 
Chrystusa, jako wspólnota wielokulturowa i wielojęzyczna, z wiarą 
winni podchodzić do tułacza. Pielgrzymowanie bowiem na stałe zo-
stało wpisane nie tylko w dzieje Kościoła Trójjedynego Boga, a od 
Dnia Pięćdziesiątnicy ukazuje interkulturowość tej wspólnoty wiary, 
nadziei i miłości oraz dynamizuje jej misyjność, ale także w losy bar-
37 Jan Paweł II, Orędzie z 2000 r.: Obchody Wielkiego Jubileuszu wezwaniem do 

zmiany stylu życia, nr 3. 
38 Zob. J. Bakalarz, Podstawowe dokumenty Kościoła w sprawie opieki nad migranta-

mi. Wprowadzenie do dokumentów, „Studia Polonijne” 1981, t. 4, s. 5–14.



116 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

dzo wielu ludzi. Złożona i zróżnicowana rzeczywistość świata migracji 
nie może być obojętna dla ludzi mieszkających w krajach, do których 
przybywają ci, którzy poszukują nowej ojczyzny lub tylko polepszenia 
swojej egzystencji. 

„Chrześcijanie, coraz bardziej zakorzenieni w Chrystusie muszą 
dokładać wszelkich starań, aby przezwyciężać wszelkie skłonności do 
zamykania się w sobie oraz dostrzegać w ludziach innej kultury dzieło 
Boże. Tylko prawdziwa miłość ewangeliczna jest wystarczająco silna, 
by dopomóc wspólnotom w przejściu od zwykłej tolerancji wobec in-
nych do prawdziwego poszanowania ich odmienności”39.

Odpowiedzialność za migrantów i uchodźców łączy się u Jana 
Pawła II z wolnością. Głosił: „Ten wzbogacający się dialog międzykul-
turowy i międzyreligijny zakłada istnienie klimatu wzajemnego zaufa-
nia i poszanowania wolności religijnej. Jedną z dziedzin, które trzeba 
rozjaśnić światłem Chrystusa, jest zatem wolność, zwłaszcza wolność 
religijna, często jeszcze ograniczona lub pozorna, która stanowi prze-
słankę i rękojmię każdej innej autentycznej formy wolności (…). Wol-
ność stanowi konstytutywny wymiar samej wiary chrześcijańskiej, 
wiara bowiem nie jest przekazem ludzkich tradycji ani konkluzją fi-
lozoficznych wywodów, ale darmowym darem Boga, który udziela się 
człowiekowi, szanując jego sumienie”40.

Podsumowanie

W swoim nauczaniu na temat migracji i uchodźców Jan Paweł II 
zwracał uwagę na kilka wiodących idei, które wypływają z jego 20 orę-
dzi, jakie wystosowywał na Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy. 
39 Jan Paweł II, Orędzie z 2003 r.: Przeciw przejawom rasizmu, ksenofobii i skrajnego 

nacjonalizmu, nr 4.
40 Jan Paweł II, Orędzie z 2001 r.: Duszpasterstwo migrantów zadaniem współczesne-

go Kościoła, nr 9.



1175Kościelna globalizacja solidarności…

Akceptując pewne uogólnienia i dostrzegając powtarzalność pewnych 
idei, możemy do nich zaliczyć następujące kwestie: migracja i uchodź-
stwo jako wyzwanie społeczne i moralne, solidarność Kościoła z mi-
grantami i uchodźcami, troska o rodzinę i kobietę, godność człowieka 
i jego prawa, niezbywalność dialogu i konieczność integracji, prawo do 
pozostania we własnej ojczyźnie oraz powszechna odpowiedzialność 
za migrantów. Studium tych dokumentów nieprzypadkowo ujawnia 
takie najczęściej powtarzające się pojęcia jak: dialog, dyskryminacja, 
gościnność, migrant, integracja, kultura, ojczyzna, rodzina, solidar-
ność, spotkanie, uchodźca, tożsamość, wolność.

Wydaje się, że współczesny świat, w którym wojny, różnego typu 
konflikty, nierówności ekonomiczne i przemiany moralne powodują 
masowe migracje, sprawia, że przesłanie Jana Pawła II jest wciąż nie-
zwykle aktualne. Jego przesłanie w swoim głębokim humanizmie jest 
właściwie skierowane do każdego człowieka, a z kolei myśli wywodzo-
ne z Boskiego Objawienia stają się apelem do wszystkich chrześcijan, 
aby podjęli aktywną praktykę ewangelicznej caritas. Wzywa ono tak 
jednostki, jak i państwa oraz organizacje międzynarodowe do otwar-
tości, do szacunku wobec godności każdego człowieka oraz do od-
powiedzialnej polityki migracyjnej opartej na solidarności i prawach 
człowieka.



118 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

Kościelna globalizacja solidarności wobec migrantów i uchodźców 
Abstrakt

Migracja i uchodźstwo to tematy czytelnie obecne w Objawieniu judeo-chrze-
ścijańskim, ukazujące wyzwania zarówno polityczne, społeczne i kulturowe, jak 
i duchowe oraz moralne ludzkiej wędrówki. Jan Paweł II w swoim nauczaniu 
podkreślał, że migracja nie jest jedynie problemem współczesności, lecz częścią 
Bożego planu odkupienia i zbawienia. Opierając się na Biblii oraz chrześcijań-
skiej tradycji gościnności, papież wskazywał na konieczność solidarności z mi-
grantami i uchodźcami, których los odzwierciedla także doświadczenie Jezusa 
i historię samych chrześcijan wielu generacji. Opracowanie analizuje przesłanie 
Jana Pawła II dotyczące migracji i uchodźstwa, ze szczególnym uwzględnieniem 
jego corocznych orędzi z lat 1985–2005. Studium tych dokumentów ukazuje, 
że nauczanie papieskie nie jest nowością, lecz kontynuacją ewangelicznej misji 
Kościoła, wzywającej do szacunku dla godności człowieka, stworzonego na ob-
raz i podobieństwo Boże, oraz do globalnej solidarności wobec osób zmuszo-
nych do opuszczenia swoich domów. W kontekście współczesnych kryzysów 
migracyjnych przesłanie to pozostaje niezwykle aktualne i stanowi duszpaster-
skie oraz ekonomiczne i kulturowe wyzwanie tak dla wspólnoty wierzących, jak 
i całych społeczeństw. 

Słowa kluczowe: migracja, uchodźstwo, dialog, kultura, solidarność, integra-
cja, dyskryminacja

Church’s Globalization of Solidarity toward Migrants and Refugees 
Abstract

Migration and refugeeism are themes legibly present in Judeo-Christian 
revelation, demonstrating both the political, social and cultural challenges, as 
well as the spiritual and moral challenges of human migration. In his teaching, 
John Paul II emphasized that migration is not just a problem of the present 
day, but part of God’s plan of redemption and salvation. Drawing on the Bible 
and the Christian tradition of hospitality, the Pope pointed out the need for 



1195Kościelna globalizacja solidarności…

solidarity with migrants and refugees, whose plight also reflects the experience 
of Jesus and the history of Christians of many generations themselves. The 
present study analyzes John Paul II’s message on migration and refugees, with 
a particular focus on his annual messages from 1985 to 2005. A study of these 
documents reveals that the Pope’s teaching is not a novelty, but a continuation 
of the Church’s evangelical mission, calling for respect for the dignity of human 
beings, created in the image and likeness of God, and for global solidarity with 
those forced to leave their homes. In the context of today’s migration crises, this 
message remains extremely relevant and represents a pastoral as well as economic 
and cultural challenge for both the community of believers and entire societies. 

Keywords: migration, refugee, dialogue, culture, solidarity, integration, 
discrimination

Bibliografia 
Bakalarz J., Podstawowe dokumenty Kościoła w sprawie opieki nad migrantami. Wpro-

wadzenie do dokumentów, „Studia Polonijne” 1981, t. 4, s. 5–14.
Głowiak K., Migracja w nauczaniu społecznym Kościoła i w przemówieniach Jana 

Pawła II, „Zeszyty Naukowe Ostrołęckiego Towarzystwa Naukowego” 
2014, t. 28, s. 198–213.

Gworko-Składek B., Problematyka migracji w dokumentach Wspólnot Europejskich, 
w: Pod wielkim dachem nieba. Granice, migracje i przestrzeń we współczesnym 
społeczeństwie, W. Muszyński, E. Sikora (red.), Wydawnictwo Adam Marsza-
łek, Toruń 2009, s. 192–210.

Jan Paweł II, Orędzia na Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy 1985–2005, W. Necel 
SChr (oprac.), Hlondianum, Poznań 2009. 

Jan Paweł II, Orędzie z 1985 r.: Kościoły lokalne wobec emigrantów.
Jan Paweł II, Orędzie z 1986 r.: Małżeństwo i rodzina.
Jan Paweł II, Orędzie z 1992 r.: Kościół wzywa wszystkich ludzi do pełniejszej solidar-

ności.
Jan Paweł II, Orędzie z 1995 r: Kobieta na emigracji.
Jan Paweł II, Orędzie z 1996 r.: Nie wolno łamać ani ignorować praw migranta.



120 5 Andrzej Napiórkowski OSPPE

Jan Paweł II, Orędzie z 1998 r.: Okazać życzliwość i solidarność obcokrajowcowi.
Jan Paweł II, Orędzie z 1999 r.: Całe życie chrześcijańskie jest wielkim pielgrzymowa-

niem do domu Ojca.
Jan Paweł II, Orędzie z 2000 r.: Obchody Wielkiego Jubileuszu wezwaniem do zmiany 

stylu życia.
Jan Paweł II, Orędzie z 2001 r.: Duszpasterstwo migrantów zadaniem współczesnego 

Kościoła. 
Jan Paweł II, Orędzie z 2002 r.: Migracje a dialog międzyreligijny.
Jan Paweł II, Orędzie z 2003 r.: Przeciw przejawom rasizmu, ksenofobii i skrajnego 

nacjonalizmu.
Jan Paweł II, Orędzie z 2004 r.: Migracje w poszukiwaniu pokoju.
Jan Paweł II, Orędzie z 2005 r.: O zachowaniu własnej tożsamości i uznaniu tożsamo-

ści innych.
Makowski P., Migracja i uchodźstwo w świetle nauczania Kościoła, „Civitas. Studia 

z Filozofii Polityki” 2016, t. 19, s. 97–110.
Mędala S., Gościnność chrześcijańska (Trzeci List św. Jana), w: Ewangelia św. Jana. 

Listy Powszechne. Apokalipsa, R. Bartnicki, M. Czajkowski, S. Mędala, J. Za-
łęski (red.), Warszawa 1992, s. 97–101.

Muszyński W., Troska o migrantów i uchodźców w nauczaniu społecznym Jana Pawła 
II i Benedykta XVI, w: Pod wielkim dachem nieba. Granice, migracje i prze-
strzeń we współczesnym społeczeństwie, W. Muszyński, E. Sikora (red.), Wy-
dawnictwo Adam Marszałek, Toruń 2009, s. 188–203.

Niedźwiecki D., Migracje i tożsamość. Od teorii do analizy przypadku, Nomos, Kra-
ków 2010.

Necel W., Wprowadzenie, w: Orędzia na Światowy Dzień Migranta i Uchodźcy 
1985–2005, s. 5–13.

Pawłowski Z., „O Panie, nie omijaj twego sługi. Gościnność Abrahama w horyzoncie 
tego, co niemożliwe (Rdz 18, 1–15)”, „Biblica et Patristica Thoruniensia” 
2016, t. 9, nr 2, s. 55–69.

Podeszwa P., Gościnność wobec „obcych braci” w świetle 3 J, „Biblica et Patristica 
Thoru niensia” 2016, t. 9, nr 2, s. 71–85.

Pytel J.K., Gościnność w Biblii. Studium źródłowo-porównawcze, Księgarnia św. Woj-
ciecha, Poznań 1990.



1215Kościelna globalizacja solidarności…

Nota biograficzna 

Andrzej A. Napiórkowski – paulin, prof. zw. dr hab. Od 2001 r. kieruje 
Katedrą Eklezjologii na Wydziale Teologicznym Uniwersytetu Papieskiego 
Jana Pawła II w Krakowie, a od 2020 r. jest tamże Dyrektorem Instytutu Teo-
logii Fundamentalnej, Ekumenii i Dialogu. Jego badania naukowe obejmują 
eklezjologię integralną (trynitarna eklezjogeneza). Zajmuje się też chrystolo-
gią fundamentalną, zagadnieniami ekumenicznymi, mariologią. Wiceprze-
wodniczący Komitetu Nauk Teologicznych PAN-u. Autor ponad 30 książek 
oraz licznych naukowych publikacji.





5
Sławomir Zieliński
ORCID: 0000-0002-5790-8859 
Uniwersytet Śląski

Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

Wprowadzenie

Pontyfikat Jana Pawła II przypadł na przełomowy okres w historii 
świata i stosunków międzynarodowych. Był to czas zmierzchu 
zimnej wojny, zburzenia muru berlińskiego, upadku komunizmu, 

narodzin nowego ładu międzynarodowego, nasilającej się debaty nad 
prawami człowieka, pokojem i tożsamością narodową, a także gwał-
townego rozwoju globalnych wyzwań: ekonomicznych, etycznych, 
kulturowych, ekologicznych oraz religijnych. 

W tym dynamicznym kontekście Jan Paweł II nie ograniczył się do 
roli duchowego przywódcy Kościoła katolickiego, lecz jawi się jako pa-
pież dialogu i aktywnego uczestnictwa Stolicy Apostolskiej, a zarazem 
Kościoła katolickiego, w przestrzeni międzynarodowej. Jego otwar-
tość na współpracę z organizacjami międzynarodowymi wynikała 
z głębokiego przekonania, iż pokój, sprawiedliwość i solidarność mię-
dzy narodami są nie tylko wartościami politycznymi, lecz także moral-



124 5 Sławomir Zieliński

nymi i religijnymi, które powinny być wspólnie budowane i chronione 
przez wspólnotę narodów1.

W swojej działalności wielokrotnie podejmował dialog z organi-
zacjami międzynarodowymi – spośród nich przywołajmy chociażby te 
najważniejsze, jak np. Organizacja Narodów Zjednoczonych (ONZ), 
Rada Europy, Unia Europejska, FAO, UNESCO, Światowa Orga-
nizacja Zdrowia (WHO)2 czy Międzynarodowa Organizacja Pracy 
(ILO) – dostrzegając ich rolę w budowaniu pokoju, sprawiedliwości, 
rozwoju i poszanowania godności człowieka. Nie unikał także krytyki, 
gdy uważał, że odchodzą od pierwotnych ideałów lub pomijają pod-
stawowe wartości antropologiczne3. 

W niniejszym opracowaniu podjęta zostanie próba ukazania re-
lacji Jana Pawła II z wybranymi instytucjami międzynarodowymi, 
ich wzajemnego oddziaływania, a także główne wątki nauczania pa-
pieskiego dotyczące obecności Kościoła w życiu międzynarodowym. 
1 Por. G. Ferrara, De Jean-Paul II à François: la diplomatie «multilatérale» du 

Saint-Siège, https://www.omnesmag.com/fr/nouvelles/de-juan-pablo-ii-a-fran-
cisco-la-diplomacia-multilateral-de-la-santa-sede/# (dostęp: 20.07.2025).

2 Jan Paweł II nigdy nie przemawiał w siedzibie WHO w Genewie. Trzeba jednak 
zauważyć, iż w swoim nauczaniu często odwoływał się do kwestii poruszanych 
przez tę organizację. W przemówieniach skierowanych do Światowej Organiza-
cji Zdrowia oraz w dokumentach Kościoła katolickiego wielokrotnie podkreślał 
znaczenie zdrowia jako fundamentalnego dobra człowieka, nierozerwalnie zwią-
zanego z godnością osoby ludzkiej. Jego przesłania do WHO skupiały się na kilku 
kluczowych wątkach, które stanowią ważny wkład do globalnej debaty na temat 
zdrowia publicznego, etyki medycznej oraz sprawiedliwości społecznej. Jan Pa-
weł II dostrzegał znaczenie współpracy między Kościołem katolickim a WHO, 
zwłaszcza w obszarach pomocy humanitarnej, edukacji zdrowotnej oraz opieki 
nad najuboższymi. Kościół, ze względu na swoją obecność w różnych częściach 
świata oraz sieć instytucji charytatywnych, może odgrywać kluczową rolę w reali-
zacji celów WHO, zwłaszcza tam, gdzie brakuje infrastruktury medycznej.

3 Les initiatives de Jean-Paul II dans le monde, https://eglise.catholique.fr/vatican/
les-papes/beatification-de-jean-paul-ii/370668-les-initiatives-de-jean-paul-ii-
dans-le-monde/ (dostęp: 20.07.2025).



1255Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

Zostaną przedstawione zarówno oficjalne przemówienia i orędzia, jak 
i konkretne gesty dyplomatyczne papieża, które miały wpływ na świa-
towe debaty i inicjatywy społeczne. 

We wprowadzeniu do niniejszego opracowania należy zwrócić 
uwagę na istotne rozróżnienie. Papież jako Biskup Rzymu jest na-
stępcą św. Piotra, zasiadającym na Stolicy Apostolskiej, stojącym na 
czele Kościoła katolickiego, i zarazem Głową Państwa Watykańskiego. 
Państwo Watykańskie powstało w 1929 r. Papież posiada zatem su-
werenność doczesną, całkowicie odrębną od suwerenności duchowej 
Kościoła i Stolicy Apostolskiej. Suwerenność doczesna konkretyzuje 
się w Państwie Miasta Watykan4. Państwo Watykańskie, jakkolwiek 
posiada międzynarodową osobowość prawną, to różni się od innych 
państw celem i niektórymi wymiarami oraz zadaniami. Przedstawi-
cielstwo dyplomatyczne jest zarezerwowane dla papieża, który je wy-
konuje przez Sekretariat Stanu Stolicy Apostolskiej5. Członkostwo 
Państwa Watykańskiego w organizacjach międzynarodowych jest jed-
nak odrębne od członkostwa Stolicy Apostolskiej6. 
4 Catholicisme: le Saint-Siège et les affaires internationales, https://www.religion.

info/2018/01/15/saint-siege-et-affaires-internationales/ (dostęp: 22.07.2025).
5 Zob. Podstawowe akty ustrojowe Państwa Miasta Watykańskiego, W. Jakubow-

ski (red.), Pułtusk-Warszawa 2004, s. 15–16; zob. także Konstytucja Watykanu. 
Ustawa Zasadnicza Państwa Miasto Watykan oraz inne akty ustrojowe, F. Long-
champs de Bérier (wstęp, wybór i tłumaczenie), Wydawnictwo Sejmowe, War-
szawa 2008; J. Czaja, Prawnomiędzynarodowy status Watykanu, A. Wojcieszak 
(red.), PWN, Warszawa 1983.

6 Watykan jest członkiem wielu instytucji międzynarodowych, m.in. Światowy 
Związek Pocztowy, Międzynarodowy Związek Telekomunikacyjny, Światowa 
Organizacja Własności Intelektualnej, Organizacja Międzynarodowej Łącz-
ności Satelitarnej, Organizacja Europejskiej Łączności Satelitarnej, Europejska 
Konferencja ds. Administracji Poczt i Łączności, Międzynarodowy Instytut 
Unifikacji Międzynarodowego Prawa Prywatnego, Międzynarodowa Unia 
Astronomiczna, Międzynarodowy Instytut Nauk Administracyjnych, Świato-
wa Asocjacja Medyczna i inne – zob. Annuario Pontificio 2003, Città del Vati-
cano 2003, s. 1243, 1244.



126 5 Sławomir Zieliński

Należy także zauważyć, iż relacje między Stolicą Apostolską a Pań-
stwem Watykańskim są złożone. Prezentując zagadnienie otwartości 
i dialogu Jana Pawła II na organizacje międzynarodowe, przyjmujemy 
stanowisko, iż papież występuje w relacjach do organizacji międzyna-
rodowych w dwoistym charakterze: jako głowa suwerennego państwa 
oraz jako Następca świętego Piotra na Stolicy Apostolskiej7. W kon-
tekście niniejszego studium spoglądamy na Jana Pawła II, podejmu-
jącego różnorodne inicjatywy w obszarze organizacji międzynarodo-
wych przede wszystkim jako głos Kościoła katolickiego, ale również 
jako przedstawiciela Watykanu, podmiotu prawa międzynarodowego, 
który zaakceptowała praktyka międzynarodowa8.

1. Określenie i pojęcie organizacji międzynarodowej

Podejmując refleksję dotyczącą relacji Jana Pawła II do organiza-
cji międzynarodowych, należałoby wyjść od doprecyzowania pojęcia 
organizacja międzynarodowa. Jest to zrzeszenie państw lub innych 
podmiotów prawa międzynarodowego, utworzone na mocy umowy 
międzynarodowej (np. traktatu), posiadające: własne organy (np. se-
kretariat, zgromadzenie) i osobowość prawną w prawie międzynaro-
dowym oraz zdolność do działania na szczeblu międzynarodowym 
(np. zawierania umów, współpracy z innymi państwami i organiza-
cjami). Status organizacji międzynarodowej odnosi się do prawnego 
i politycznego uznania danego podmiotu jako organizacji działającej 

7  Podstawowe akty ustrojowe Państwa Miasta Watykańskiego, s. 18–19. 
8 Podstawowe akty ustrojowe Państwa Miasta Watykańskiego, s. 16; F. Mabille, L’in-

fluence de la papauté dans le monde, https://www.vie-publique.fr/parole-dexpert 
/271084-linfluence-de-la-papaute-dans-le-monde (dostęp: 22.07.2025). Ma-
bille wskazuje na pięć form reagowania papieża w instytucjach międzynarodo-
wych: prawo ingerencji, siła wpływu, forma pośredniczenia, charyzmat posługi 
i polityka promowania kultury. 



1275Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

na arenie międzynarodowej, na podstawie prawa międzynarodowego 
publicznego9.

Organizacja międzynarodowa jest powołana do istnienia przez 
państwa lub inne organizacje, najczęściej na podstawie umowy mię-
dzynarodowej (konwencji, traktatu, statutu). Nie jest tymczasowym 
ciałem. Ma stałe struktury i siedzibę. Posiada organ decyzyjny (np. 
zgromadzenie ogólne) i organ wykonawczy (np. sekretariat, komisje, 
trybunały). Posiada osobowość prawną w prawie międzynarodowym. 
Może nabywać prawa i zaciągać zobowiązania, np. zawierać umowy 
z państwami. Celem instytucji międzynarodowej jest współpraca mię-
dzynarodowa w konkretnych dziedzinach: bezpieczeństwo, handel, 
zdrowie, kultura, prawa człowieka itd.10.

Tabela 1. Najważniejsze organizacje międzynarodowe
Organizacja Cel działania
Organizacja Narodów Zjednoczonych 
(ONZ/UN)

Pokój, bezpieczeństwo, 
prawa człowieka

Organizacja Narodów Zjednoczonych 
ds. Wyżywienia i Rolnictwa (FAO)

Rolnictwo, żywność, 
walka z głodem

Światowa Organizacja Zdrowia (WHO) Zdrowie publiczne
Unia Europejska (UE) Integracja polityczno-gospodarcza
Organizacja Traktatu Północnoatlantyckiego 
(NATO)

Wspólna obrona

Organizacja Narodów Zjednoczonych 
ds. Edukacji, Nauki i Kultury (UNESCO)

Kultura, edukacja, nauka

9 Por. J.Cl. Zarka, Institutions internationales, Éditions Ellipses, Paris 2018; 
T. Grzeszczyk, Organizacje międzynarodowe. Poradnik merytoryczny, Prywatna 
Wyższa Szkoła Handlowa, Warszawa 1997. 

10 Por. Définition, rôle et fonctionnement des institutions internationales, https://
www.ileri.fr/actualites/institutions-internationales (dostęp: 22.07.2025); D. Ty-
rawa, Prawo organizacji międzynarodowych. Specyfika, pojęcie, zakres, „Przegląd 
Prawno-Ekonomiczny” 2012, t. 20, nr 3, s. 52–63; P. Czubik, B. Kuźniak, Orga-
nizacje międzynarodowe, C.H. Beck, Warszawa 2004. 



128 5 Sławomir Zieliński

Jan Paweł II przywiązywał ogromne znaczenie do różnego rodza-
ju organizacji międzynarodowych, traktując je jako ważne narzędzia 
realizacji misji Kościoła we współczesnym świecie. W jego nauczaniu 
i działaniach często pojawiały się zachęty do większego zaangażowania 
świeckich w życie społeczne, polityczne, kulturalne i charytatywne – 
właśnie poprzez takie organizacje.

W encyklice Centesimus annus (1991) Jan Paweł II stwierdza: „Ko-
ściół, posiadając swoje własne struktury organizacyjne, jest zobowiąza-
ny do współpracy z organizacjami międzynarodowymi, które działają 
na rzecz pokoju, sprawiedliwości i rozwoju” (CA 51). W encyklice 
Sollicitudo rei socialis (1987) Papież wyjaśnia, jak Kościół może współ-
pracować z organizacjami międzynarodowymi w dążeniu do lepsze-
go świata: „Zaangażowanie świeckich w życie społeczne i polityczne, 
w tym poprzez organizacje międzynarodowe, jest integralną częścią 
misji Kościoła. Tylko w ten sposób możliwe jest zbudowanie bardziej 
sprawiedliwego porządku międzynarodowego” (SRS 47). W adhor-
tacji Christifideles laici (1988) papież bezpośrednio wzywa świeckich, 
aby aktywnie uczestniczyli w życiu społecznym i politycznym, a także 
angażowali się w różne formy organizacji, w tym katolickich organi-
zacji międzynarodowych: „Świeccy są powołani do angażowania się 
w różne aspekty życia społecznego, w tym politycznego, kulturalnego 
i charytatywnego, poprzez organizacje, które mają na celu promocję 
wartości chrześcijańskich w społeczeństwie” (CL 37).

W encyklice Evangelium vitae (1995) – choć to dokument kon-
centrujący się na kwestiach życia i godności człowieka – Papież 
umieszcza rozważania na temat roli organizacji katolickich i zaanga-
żowania świeckich w promocję życia i godności ludzkiej na poziomie 
międzynarodowym: „Kościół zachęca świeckich do organizowania się 
w międzynarodowych stowarzyszeniach, które będą bronić podstawo-
wych praw człowieka, w tym prawa do życia, i w ten sposób angażować 



1295Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

się w budowanie globalnej wspólnoty opartej na wartościach chrześci-
jańskich” (EV 97).

Przywołane fragmenty z dokumentów papieża Jana Pawła II w spo-
sób wyraźny wskazują na jego przekonanie o kluczowej roli organizacji 
międzynarodowych. Papież traktował takie organizacje jako skuteczne 
narzędzia realizacji misji Kościoła, które mogą pomagać w budowaniu 
sprawiedliwości, pokoju i solidarności na świecie11. 

Należy także podkreślić, iż obok najważniejszych instytucji mię-
dzynarodowych, Papież wyraźnie wspierał również katolickie organi-
zacje międzynarodowe12.

Tabela 2. Wybrane przykłady katolickich organizacji międzynarodowych 
wspieranych przez Jana Pawła II
Nazwa organizacji Obszar działania
Caritas Internationalis Pomoc humanitarna, rozwój
Międzynarodowy Ruch Apostolstwa Katolickiego 
(ICCRS, Focolari, Sant’Egidio) Duchowość, pokój, edukacja

Międzynarodowa Federacja Akcji Katolickiej 
(FIAC) Formacja świeckich

Katolickie Stowarzyszenie Lekarzy Międzynarodo-
wych (FIAMC) Bioetyka, obrona życia

Międzynarodowa Federacja Uniwersytetów Kato-
lickich (IFCU) Edukacja, nauka

COMECE (Komisja Episkopatów Wspólnoty 
Europejskiej)

Obecność Kościoła 
w Unii Europejskiej

11 Jean-Paul II et les relations internationales: Un Pontificat sans Précédent, https://
www.ladissertation.com/Histoire-et-G%C3%A9ographie/G%C3%A9ogra-
phie/Jean-Paul-II-Et-Les-Relations-Internationales-Un-Pontificat-108537.html 
(dostęp: 22.07.2025). Jan Paweł II nazwany jest tutaj „liderem charyzmaty-
cznym” w relacjach z instytucjami międzynarodowymi.

12 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli katolickich instytucji międzynaro-
dowych, Paryż, 2 czerwca 1980, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/
fr/speeches/1980/june/documents/hf_jp-ii_spe_19800602_organizzazioni-
-cattoliche.html (dostęp: 22.07.2025).



130 5 Sławomir Zieliński

2. Jan Paweł II wobec instytucji międzynarodowych i globalnych wyzwań

Jan Paweł II wielokrotnie zabierał głos w miejscach, w których 
podejmowane są decyzje o znaczeniu globalnym. Już w 1979 r. i na-
stępnie w 1995 r. w czasie podróży do USA wygłosił przemówienie 
w siedzibie ONZ w Nowym Jorku. Ponadto zabierał głos w agendach 
ONZ oraz w siedzibach instytucji europejskich.

Wygłoszone 2 października 1979 r. przemówienie dotyczyło praw 
człowieka, m.in. wolności religijnej. Papież nawiązał do sytuacji w kra-
jach, w których brakuje swobód obywatelskich, mimo podpisywania 
międzynarodowych konwencji (chodziło głównie o kraje za „żelazną 
kurtyną”)13. 5 października 1995 r. papież nawiązywał do przemian 
dokonujących się w świecie, m.in. do bezkrwawej rewolucji 1989 
roku; mówił o prawach narodów i człowieka, o wolności i kulturze. 
Przypomniał wystąpienie delegacji Akademii Krakowskiej z Pawłem 
Włodkowicem na czele na soborze w Konstancji w 1415 roku bro-
niącej na początku XV wieku praw narodów do istnienia i autonomii. 
Podkreślał: „Staję przed wami jako świadek: świadek godności czło-
wieka, świadek nadziei, świadek pewności, że los każdego narodu spo-
czywa w dłoniach miłosiernej Opatrzności”14.

2 czerwca 1980 r. papież odwiedził w Paryżu siedzibę UNESCO. 
Przemówienie papieskie dotyczyło szeroko rozumianej kultury. Papież 
odwoływał się do doświadczeń Polski, mówiąc: „Jestem synem naro-
du, który przetrwał najstraszliwsze doświadczenia dziejów, który wie-
lokrotnie był przez sąsiadów skazywany na śmierć – a on pozostał przy 
życiu i pozostał sobą. Zachował własną tożsamość i zachował pośród 
rozbiorów i okupacji własną suwerenność jako naród – nie w oparciu 
o jakiekolwiek inne środki fizycznej potęgi, ale tylko w oparciu o wła-
13 Starania o pokój, https://jp2online.pl/publikacja/starania-o-pokoj;UHVibGl-

jYXRpb246MzM= (dostęp: 25.07.2025).
14 Starania o pokój….



1315Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

sną kulturę, która okazała się w tym wypadku potęgą większą od tam-
tych potęg”. Kończył przemówienie słowami: „Przyszłość człowieka 
zależy od kultury! Tak! Pokój na świecie zależy od prymatu Ducha! 
Tak! Pokojowa przyszłość ludzkości zależy od miłości!”15. 

W czasie podróży do Francji w dniach 8–11 października 1988 
roku Jan Paweł II odwiedził instytucje europejskie mające swe siedzi-
by w Strasburgu: Radę Europejską, Parlament Europejski i Trybunał 
Praw Człowieka. W Parlamencie Europejskim ukazywał perspektywę 
rozszerzenia Wspólnoty Europejskiej na Wschód: „Do reprezentowa-
nych tu dziś narodów – mówił – w przyszłości będą mogły z pewno-
ścią przyłączyć się także inne. Pragnieniem moim jako najwyższego 
pasterza Kościoła powszechnego, który pochodzi ze wschodniej Euro-
py i zna aspiracje ludów słowiańskich, tego drugiego «płuca» naszej 
wspólnej europejskiej ojczyzny – jest to, by Europa suwerenna i wy-
posażona w wolne instytucje rozszerzyła się kiedyś aż do granic, jakie 
wyznacza jej geografia, a bardziej jeszcze historia”16. 

Często wygłaszał przemówienia i spotykał się z przedstawicielami 
instytucji międzynarodowych podczas podróży apostolskich. Przykła-
dem jest podróż apostolska do Austrii w 1983 r. i spotkanie z przedsta-
wicielami oraz pracownikami różnych instytucji międzynarodowych 
z siedzibą w Wiedniu17.

Jak zauważa Hanna Suchocka, wyjątkowość papieża polegała na 
tym, że nie tylko był obecny w zachodzących na forum międzynaro-

15 Starania o pokój….
16 Starania o pokój…. Zob. także A. Leśniak, Katolicyzm wobec Unii Europejskiej, 

„Ad astra”, Warszawa 2001 (pierwszy rozdział poświęcony genezie Unii Europej-
skiej).

17 Jan Paweł II, Przemówienie do odpowiedzialnych i pracowników 14 instytucji mię-
dzynarodowych, mających siedzibę w Wiedniu, 12 września 1983, https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1983/september/documents/hf_
jp-ii_spe_19830912_organizzazioni-internazionali.html (dostęp 21.07.2025).



132 5 Sławomir Zieliński

dowym przemianach, nie tylko za nimi podążał, ale też, i to jest nie-
zwykle ważne, sam był ich sprawcą, sam pewne zmiany wywoływał, 
antycypował, przyspieszał18.

3. Jan Paweł II a ONZ – moralna wizja ładu światowego opartego 
na godności i prawach człowieka

3.1. Wprowadzenie w kontekst historyczny
Szeroko pojęte relacje z Organizacją Nardów Zjednoczonych nie 

rozpoczęły się wraz z pontyfikatem Jana Pawła II. Stolica Apostolska 
uzyskała status obserwatora przy Organizacji Narodów Zjednoczo-
nych (ONZ) w 1964 roku. Jest to bardzo istotne i symboliczne wy-
darzenie, które umożliwiło Watykanowi uczestnictwo w obradach czy 
udział w konferencjach i spotkaniach organizowanych przez ONZ 
oraz współpracę z innymi państwami i organizacjami międzynarodo-
wymi w ramach tej struktury19.

Status obserwatora Stolicy Apostolskiej w ONZ daje papieżowi 
możliwość głoszenia swojego stanowiska na tym prestiżowym forum 
międzynarodowym. Papież i wysocy dostojnicy kościelni mogą zabie-
18 H. Suchocka, O wzroście autorytetu papiestwa za Jana Pawła II, https://misyjne.

pl/hanna-suchocka-o-wzroscie-autorytetu-papiestwa-za-jana-pawla-ii/?utm_
source=chatgpt.com (dostęp: 22.07.2025). Zob. także Jean Paul II et la diploma-
tie du Saint-Siège, https://archivesweb.cef.fr/public/jeanpaul2.cef.fr/jeanpaul2.
cef.fr/pape_monde/dial_inter_06.html (dostęp: 20.07.2025).

19 Misja Stałego Obserwatora Stolicy Apostolskiej przy Organizacji Narodów Zjed-
noczonych, https://pl.wikipedia.org/wiki/Misja_Sta%C5%82ego_Obserwato-
ra_Stolicy_Apostolskiej_przy_Organizacji_Narod%C3%B3w_Zjednoczonych 
(dostęp: 22.07.2025). Na mocy przyjętej jednogłośnie rezolucji Zgromadzenia 
Ogólnego ONZ z dnia 1 lipca 2004 delegacja Stolicy Apostolskiej zajmuje 
pierwsze miejsce zaraz po krajach członkowskich, a przed wszystkimi innymi 
obserwatorami. Posiada sześć foteli w sali Zgromadzenia Ogólnego. Członkowie 
delegacji mogą zabrać głos tuż po przedstawicielach państw członkowskich.



1335Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

rać głos w debatach, wygłaszać przemówienia oraz przedstawiać doku-
menty i rezolucje dotyczące m.in. problemów społecznych, etycznych, 
ochrony praw człowieka, pokoju czy rozwoju.

Zyskanie statusu obserwatora w ONZ ma również wymiar sym-
boliczny. Wyraża to uznanie dla roli Stolicy Apostolskiej w dziedzi-
nie międzynarodowej oraz jej zaangażowanie w promowanie pokoju, 
solidarności, sprawiedliwości społecznej i obrony godności każdego 
człowieka. Ponadto status obserwatora umożliwia Watykanowi na-
wiązywanie kontaktów z innymi państwami, organizacjami i spo-
łecznościami na całym świecie, co wspiera działania na rzecz pokoju 
i współpracy międzynarodowej20.

W kontekście współczesnych wyzwań globalnych, takich jak zmia-
ny klimatyczne, ubóstwo, konflikty zbrojne czy pandemia, status ob-
serwatora Stolicy Apostolskiej w ONZ staje się coraz bardziej istotny. 
Watykan może wykorzystać swoją obecność w strukturach ONZ do 
promowania wartości duchowych, etycznych i humanistycznych, mo-
bilizowania społeczności międzynarodowej do wspólnego działania 
na rzecz dobra wspólnego oraz budowania mostów między różnymi 
kulturami, religiami i tradycjami.

Jan Paweł II nie był pierwszym papieżem, który wystąpił podczas 
sesji Zgromadzenia Ogólnego ONZ w Nowym Jorku. Pierwszym był 
Paweł VI, który zwrócił się do Zgromadzenia Ogólnego ONZ 4 paź-
dziernika 1965 r., co uczyniło tę okazję wyjątkową i historyczną21. 
W swoim przemówieniu papież Paweł VI poruszył wiele istotnych 
kwestii związanych z misją i rolą ONZ oraz współczesnymi wyzwa-
niami światowymi. Papież podkreślił potrzebę pokoju, współpracy 
20 Ph. Laurent, L’Eglise et l’ONU à travers les discours de Paul VI et de Jean-Paul II, 

„Politique étrangère” 1980, vol. 45, no. 1, s. 115–127.
21 Papieże na forum ONZ: pokój, solidarność, prawa człowieka, https://wiadomosci.

onet.pl/swiat/papieze-na-forum-onz-pokoj-solidarnosc-prawa-czlowieka/
mm0e5s (dostęp: 23.07.2025).



134 5 Sławomir Zieliński

międzynarodowej, dialogu między narodami oraz obrony praw czło-
wieka. Papież w swoim wystąpieniu wezwał do zaniechania wojen, 
konfliktów zbrojnych i działań agresywnych, a zamiast tego propago-
wał dążenie do pokoju, wzajemnego szacunku i solidarności między 
narodami. Papież Paweł VI apelował także o poszanowanie godności 
każdego człowieka, prawa do wolności i sprawiedliwości oraz o ochro-
nę środowiska naturalnego22. 

Wystąpienie papieża Pawła VI w ONZ było ważnym sygnałem dla 
społeczności międzynarodowej, że Stolica Apostolska pragnie aktyw-
nie uczestniczyć w działaniach na rzecz pokoju, rozwoju i współpracy 
międzynarodowej. Przemówienie to było również potwierdzeniem za-
angażowania Kościoła katolickiego w dialog międzyreligijny, budowa-
nie mostów kulturowych i promowanie wartości duchowych i etycz-
nych w świecie współczesnym. Wystąpienie papieża miało znaczący 
wpływ na świadomość międzynarodową i utrwaliło ważną rolę Stolicy 
Apostolskiej w budowaniu pokoju i wspieraniu wartości humanistycz-
nych na szczeblu międzynarodowym. Było to także wyrazem solidar-
ności Papieża z narodami i społecznościami na całym świecie, które 
pragną budować wspólną przyszłość opartą na wzajemnym szacunku, 
sprawiedliwości i pokoju23.

Rozpoczęcie pontyfikatu kardynała Karola Wojtyły w 1978 r. sta-
nowiło punkt zwrotny nie tylko dla Kościoła katolickiego, lecz także 
dla światowej sceny politycznej. Już w rok po inauguracji papież prze-
mawiał podczas XXXIV Sesji Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 paź-

22 Paul VI, Discours du Pape Paul VI à l’organisation des nations unies à l’occasion 
du 20ème anniversaire de l’organisation, https://www.vatican.va/content/paul-
vi/fr/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html 
(dostęp: 23.07.2025).

23 https://www.archivioradiovaticana.va/storico/2015/10/08/50_lat_temu_wi-
zyta_paw%C5%82a_vi_w_onz_duchowy_cel_dialogu/pl-1177804 (dostęp: 
23.07.2025).



1355Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

dziernika 1979 r. Było to wydarzenie o dużym symboliczno-dyploma-
tycznym znaczeniu. Jan Paweł II nie ograniczył się do zwrócenia się 
z apelem pokoju, ale zaproponował nową interpretację pokoju, opartą 
na prawach człowieka i moralnym porządku.

Ponownie zabrał głos w ONZ 5 października 1995, w czasie ob-
chodów 50. rocznicy powstania Organizacji, podczas 50. Zgromadze-
nia Ogólnego. Jego głos wybrzmiał w czasie przemian politycznych 
i społecznych po 1989 r. – nowej mapy świata, redefinicji relacji mię-
dzynarodowych oraz nasilenia debat o globalizacji, prawach ekono-
micznych i solidarności międzynarodowej.

3.2. Stolica Apostolska – suwerenność moralna wobec ONZ
W przemówieniu z 1979 r. papież wyjaśnił, że suwerenność Sto-

licy Apostolskiej – choć terytorialnie ograniczona – ma wymiar sym-
boliczny i moralny: „Stolica Apostolska darzy wielkim szacunkiem” 
współpracę z ONZ, opartą na potrzebie prowadzenia misji Kościoła 
w pełnej wolności moralnej24. Było to jasne potwierdzenie obecności 
podpisanej na płaszczyźnie duchowej i humanitarnej. Ponadto papież 
stwierdził, iż udzielenie mu głosu na forum ONZ jest znakiem akcep-
tacji i szacunku wobec wymiaru religijnego i moralnego, który jest 
istotną częścią całego spojrzenia humanitarnego na człowieka25. 

Stolica Apostolska, w odróżnieniu od innych uczestników syste-
mu międzynarodowego, reprezentuje podmiot duchowy, a nie stricte 

24 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 października 
1979, nr 1.

25  Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 5: „(…) zaproszenie Papieża do zabrania głosu na forum Waszego 
Zgromadzenia świadczy o tym, że Organizacja Narodów Zjednoczonych ak-
ceptuje i szanuje religijny oraz moralny wymiar problemów ludzkich, którymi 
Kościół zajmuje się na mocy orędzia prawdy i miłości, które ma nieść światu”. 



136 5 Sławomir Zieliński

polityczno-terytorialny. Choć związana z terytorium Państwa Waty-
kańskiego, nie jest z nim tożsama. Posiada własną osobowość praw-
nomiędzynarodową, uznawaną szeroko przez wspólnotę międzyna-
rodową, mimo braku cech typowych dla państw: dużego terytorium, 
stałej ludności czy zdolności do samodzielnego utrzymania się eko-
nomicznego26.

Ta specyfika znajduje wyraz w jej statusie obserwatora przy ONZ, 
który umożliwia aktywne uczestnictwo w pracach organizacji bez pra-
wa głosu. Jan Paweł II, przemawiając w 1979 roku do Zgromadzenia 
Ogólnego, odwołał się właśnie do tego szczególnego statusu, podkre-
ślając, że nie reprezentuje żadnych interesów politycznych ani ekono-
micznych, lecz zabiera głos jako „sługa ludzkości” w imię wspólnego 
dobra i pokoju27.

Pojęcie „suwerenności moralnej” w kontekście Stolicy Apostol-
skiej zostało zarysowane wyraźnie przez Jana Pawła II, który zaznaczył, 
że jej obecność w ONZ ma charakter wybitnie etyczny i duchowy. Pa-
pież mówił: „Stolica Apostolska (…) działa z przekonania, że tylko 
duch, który unosi się ponad wszelkimi podziałami, może skutecznie 
przyczyniać się do jedności całej ludzkiej rodziny”28. Wypowiedź ta 
wskazuje na uniwersalistyczne roszczenie moralne Kościoła, które nie 
wynika z przynależności do konkretnego systemu politycznego, lecz 
z misji głoszenia prawdy o człowieku i jego godności. Taka forma obec-
ności zakłada, że autorytet moralny może współistnieć z politycznymi 
26 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-

ka 1979, nr 2: „Oczywiście, natura i cele duchowej misji właściwej Stolicy Apo-
stolskiej i Kościoła są takie, że ich udział w zadaniach i działaniach ONZ różni 
się zasadniczo od udziału państw pojmowanych jako wspólnoty o charakterze 
politycznym i doczesnym”. 

27 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 1.

28 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 2.



1375Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

podmiotami międzynarodowymi, pełniąc funkcję sumienia wspólno-
ty narodów. W przemówieniu z 1979 r. Jan Paweł II bardzo wyraźnie 
oddzielił duchowy autorytet Kościoła od jakiejkolwiek formy impe-
rializmu religijnego. Papież wskazał, że Stolica Apostolska nie dąży do 
dominacji politycznej, lecz do służby na rzecz prawdy i pokoju: „Nie 
mam żadnych ambicji natury politycznej ani żadnego celu doczesne-
go. Mówię jako świadek człowieczeństwa, jako człowiek wiary”29. 

Tym samym potwierdził zasadę współistnienia pluralizmu reli-
gijnego i państwowego w sferze globalnej. Stolica Apostolska nie jest 
instytucją władzy świeckiej, ale ma do odegrania rolę „głosu sumienia” 
w debacie międzynarodowej. Jej interwencje mają charakter profetycz-
ny – wskazują nie tyle na rozwiązania techniczne, ile na konieczność 
budowania ładu międzynarodowego na fundamencie wartości. Papież 
wskazał w ONZ na Stolicę Apostolską jako podmiot uniwersalny, ale 
nie nieneutralny. Co istotne, neutralność polityczna Stolicy Apostol-
skiej nie oznacza obojętności moralnej. Przeciwnie, Jan Paweł II często 
zabierał głos w sprawach kontrowersyjnych: wojny, głodu, prześlado-
wań religijnych, niesprawiedliwości ekonomicznej. Mimo że nie na-
leżała do żadnego bloku politycznego, Stolica Apostolska starała się 
być głosem tych, którzy są pomijani w geopolitycznych kalkulacjach. 
W tym sensie jej suwerenność moralna zakłada zdolność do wypowia-
dania się ponad podziałami, ale także po stronie wartości, które bronią 
osoby ludzkiej i jej podstawowych praw – życia, wolności sumienia, 
godnych warunków życia30.

29 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 2.

30 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 4: „To zaufanie i przekonanie Stolicy Apostolskiej, jak już mówiłem, 
nie wynikają z powodów czysto politycznych, lecz z religijnej i moralnej natury 
misji Kościoła katolickiego. Kościół ten, jako wspólnota powszechna skupiająca 
wiernych niemal ze wszystkich krajów i kontynentów, narodów, ludów, ras, języ-



138 5 Sławomir Zieliński

Celem ONZ, zgodnie z Kartą Narodów Zjednoczonych, jest 
utrzymanie pokoju, promowanie praw człowieka i wspieranie współ-
pracy międzynarodowej31. Papież precyzuje, iż Stolica Apostolska 
– poprzez swoje wystąpienia, dokumenty oraz działalność dyploma-
tyczną – wnosi do tych celów element ugruntowania etycznego. Jej 
obecność przypomina, że: prawa człowieka mają źródło moralne, a nie 
wyłącznie pozytywistyczne; dialog międzynarodowy powinien być 
oparty na prawdzie i solidarności, a nie jedynie na interesie; globali-
zacja powinna służyć osobie, a nie jej zniewoleniu. W tym sensie su-
werenność moralna Stolicy Apostolskiej jest komplementarna wobec 
celów ONZ, ale także stanowi wyzwanie – przypominając, że bez war-
tości wspólnych żadne porozumienie polityczne nie będzie trwałe32.

3.3. Godność i prawa człowieka jako fundamenty pokoju
Podczas wystąpień wobec Zgromadzenia Ogólnego ONZ papież 

bardzo mocno akcentował kwestię praw człowieka i jego godności. Po-
szanowanie praw stanowi podstawę pokoju.

Godność osoby ludzkiej
Jan Paweł II stwierdził jednoznacznie, że godność człowieka nie 

pochodzi od przepisów ani instytucji, ale wynika z samego faktu ist-
nienia: „Każda ludzka istota nosi w sobie godność osoby; nie jest ona 
nadawana przez państwo (…) lecz przysługuje jej z samego faktu ist-

ków i kultur, głęboko interesuje się istnieniem i działalnością Organizacji, która 
– jak można wywnioskować z jej nazwy – jednoczy i łączy narody oraz państwa”.

31 Por. Suchocka H., O wzroście autorytetu papiestwa za Jana Pawła II, https://
misyjne.pl/hanna-suchocka-o-wzroscie-autorytetu-papiestwa-za-jana-pawla-
-ii/?utm_source=chatgpt.com (dostęp: 22.07.2025).

32 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 4-5,10.15.



1395Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

nienia”33. Tym samym wprowadził perspektywę antropologiczną i me-
tafizyczną do debaty nad prawami człowieka.

Prawa człowieka jako uniwersalne i niezbywalne
Papież nazwał prawa człowieka „uniwersalnymi, nienaruszalnymi 

i niezbywalnymi”34, wskazując zarazem, że łamanie tych praw stanowi 
pierwotną przyczynę konfliktów i braku pokoju: „Zarzewie wojny (…) 
kiełkuje (…) wszędzie tam, gdzie owe niezbywalne prawa człowieka 
są naruszane”35. Jako kluczowy dokument dla globalnej świadomości 
uznał Powszechną Deklarację Praw Człowieka z 1948 r., określając ją 
jako „słup milowy” na drodze do pokoju36.

3.4. Ochrona praw człowieka ponad podziałami ideologicznymi
W przemówieniu z 1979 roku papież wyraził głębokie zaniepo-

kojenie systematycznymi naruszeniami praw człowieka, nawet w pań-
stwach formalnie je deklarujących. Zwrócił uwagę na dyskryminację 
praktyczną, ograniczając np. dostęp do kariery czy edukacji dla oby-
wateli „drugiej kategorii”37. Ostrzegał również przed naruszeniami 

33 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 13.

34 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 października 
1979, nr 13. H. Skorowski, Problematyka praw człowieka, w: Zatroskany o czło-
wieka i świat. Nauczanie etyczno-społeczne Jan Pawła II, H. Skorowski (red.), Kro-
śnieńska Oficyna Wydawnicza, Warszawa 2005, s. 403: „papież praw człowieka”.

35 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 14. Zob. Y.H. Nouailhat, Le Saint-Siège, l’ONU et la défense des 
droits de l’homme sous le pontificat de Jean-Paul II, „Relations internationales” 
2006, t. 3, nr 127, s. 95–110.

36 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 13.

37 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 październi-
ka 1979, nr 19.



140 5 Sławomir Zieliński

duchowymi, wskazując, iż człowiek może zostać zraniony w relacji do 
prawdy, sumienia czy religii38. W świadomy sposób połączył kwestie 
duchowe z obywatelskimi, wskazując na potrzebę równości praw i wy-
kluczenia każdego rodzaju dyskryminacji – na podstawie rasy, płci, 
wyznania czy przekonań politycznych.

3.5. Wspólna odpowiedzialność za pokój – perspektywa globalna
ONZ jako wspólnota moralna
W przemówieniu z 1979 r. papież zwrócił uwagę, że ONZ funk-

cjonuje jako organizacja, która „jednoczy i łączy, a nie dzieli i przeciw-
stawia”39. Wzywał do dialogu ponad podziałami politycznymi i ide-
ologicznymi.

Odblokowanie lęku wobec przyszłości
W zakończeniu przemówienia z 1995 roku, wygłoszonego już po 

przemianach geopolitycznych, Jan Paweł II nawoływał: „Nie powin-
niśmy bać się przyszłości. Nie powinniśmy bać się człowieka”. Wpro-
wadził pojęcie „cywilizacji miłości”, w której wartości moralne, soli-
darność i wolność wyrastają ponad lęk i rywalizację40. Jest tam zawarta 
zachęta do przezwyciężenia lęku wspólnym wysiłkiem na rzecz świa-
ta opartego na solidarności, sprawiedliwości i pokoju. Przemówienie 
Jana Pawła II do Zgromadzenia Ogólnego ONZ z 1995 r. to jedno 
z jego najbardziej poruszających i uniwersalnych przesłań.

38 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 października 
1979, nr 19.

39 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 października 
1979, nr 2.

40 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 5 października 
1995, nr 18.



1415Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

3.6. Etyka solidarności i rozwój sprawiedliwy
W 1995 roku papież wskazywał na solidarność jako etyczny fun-

dament współpracy międzynarodowej: „musimy przede wszystkim na 
nowo potwierdzić nasze zobowiązanie do solidarności” – czynnik ko-
nieczny dla właściwego rozwoju i godnego życia każdego człowieka. 
Podkreślił, że rozwój gospodarczy nie może być celem samym w sobie, 
ale musi respektować godność osób i zapewniać dostęp do podstawo-
wych dóbr41.

3.7. Propozycja nowej roli ONZ – ku „rodzinie narodów”
Papież zaznaczył, że ONZ powinno przekształcić się z instytucji 

biurokratycznej w centrum moralne wspólnoty międzynarodowej. 
Zaproponował określać ONZ jako „rodzinę narodów”. Pozwoli to na 
uczucie wspólnoty, wzajemnego zaufania i troski o najsłabszych. Takie 
podejście sprzyjałoby nie tylko skutecznej mediacji, ale również wspie-
raniu globalnych inicjatyw moralnych i społecznych42.

41 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 5 października 
1995, nr 13.

42 Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 5 października 
1995, nr 14: „Należy dążyć do tego, by Organizacja Narodów Zjednoczonych 
coraz bardziej wykraczała poza poziom chłodnej instytucji administracyjnej 
i stawała się centrum moralnym, w którym wszystkie narody świata czują się 
u siebie, rozwijając wspólną świadomość, że są – niejako – «rodziną narodów». 
Pojęcie «rodzina» natychmiast przywołuje coś, co wykracza poza same relacje 
funkcjonalne czy zwykłą zbieżność interesów. Z samej swojej natury rodzina jest 
wspólnotą opartą na wzajemnym zaufaniu, na wzajemnym wsparciu, na szcze-
rym szacunku. W prawdziwej rodzinie nie ma dominacji silnych; przeciwnie 
– najsłabsi członkowie są właśnie ze względu na swoją słabość przyjmowani po-
dwójnie serdecznie i otaczani szczególną troską”.



142 5 Sławomir Zieliński

Podsumowując należy stwierdzić:
– Jan Paweł II łączył antropologię personalistyczną (godność 

osoby) z etyką uniwersalną, wskazując, że pokój musi wyrastać 
z uznania natury ludzkiej i praw przez nią wynikających;

– zarówno w 1979, jak i w 1995 r. papież sprzeciwiał się instru-
mentalizacji praw dla celów ideologicznych, wskazując na ich 
absolutny i niepodważalny charakter;

– proponowana przez papieża transformacja ONZ, z instytucji 
politycznej we wspólnotę narodów, pozostaje aktualną pro-
pozycją dotyczącą roli organizacji międzynarodowych w XXI 
wieku;

– papieskie nauczanie odnosi się do współczesnych problemów: 
migracji, nierówności, kryzysu klimatycznego, globalnego ubó-
stwa, wskazując, iż tylko na fundamencie godności osoby, praw 
i solidarności można budować sprawiedliwy i trwały pokój.

4. „W imię przyszłości kultury” – przemówienie Jana Pawła II 
w siedzibie UNESCO (1980)

2 czerwca 1980 r. Jan Paweł II wygłosił w siedzibie Organizacji Na-
rodów Zjednoczonych do spraw Oświaty, Nauki i Kultury w Paryżu 
jedno z najważniejszych przemówień swojego pontyfikatu – manifest 
dotyczący człowieka, kultury, wychowania i tożsamości narodowej. 
Wystąpienie to było wyrazem głębokiej refleksji nad duchowymi fun-
damentami cywilizacji i apelowało do wspólnoty międzynarodowej 
o odpowiedzialność za przyszłość kultury i godność osoby ludzkiej.



1435Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

4.1. Geneza UNESCO i fundament pokoju
Papież rozpoczął od przypomnienia okoliczności powstania UNE-

SCO po zakończeniu II wojny światowej, wskazując na „spontanicz-
ne pragnienie pokoju, jedności i pojednania”43, które legło u podstaw 
organizacji. Podkreślił, że tak jak ONZ, również UNESCO powstało 
z głębokiego przekonania narodów, że trwały pokój można budować 
jedynie na wzajemnym szacunku i współpracy międzynarodowej.

4.2. Kultura jako istotny wymiar człowieczeństwa
Centralnym tematem przemówienia była kultura jako konstytu-

tywny wymiar egzystencji człowieka. Jan Paweł II mówił, że „człowiek 
żyje prawdziwie ludzkim życiem dzięki kulturze”44. Kultura, zdaniem 
papieża, nie jest dodatkiem do życia, lecz podstawowym sposobem 
istnienia i wyrażania się człowieka jako istoty rozumnej i wolnej. Od-
wołując się do św. Tomasza z Akwinu, wskazał, że poprzez kulturę 
człowiek „jest bardziej”, osiąga głębszy poziom bytowania. Kultura 
tworzy wspólnotę, kształtuje więzi społeczne i międzyludzkie, a zara-
zem umożliwia rozwój jednostki w zgodzie z prawdą45.

W tym kontekście padły kluczowe słowa: „Człowiek nie może żyć 
bez kultury. Kultura jest tym, przez co człowiek staje się bardziej czło-
wiekiem”46. 

43 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 
1980 r., nr 2.

44 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 
1980 r., nr 6.

45  Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 
1980 r., nr 7.

46 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 
1980 r., nr 7.



144 5 Sławomir Zieliński

Papież przestrzegał jednak przed redukowaniem kultury do tech-
niki, informacji czy konsumpcji. Kultura ma prowadzić człowieka do 
prawdy o sobie samym i o świecie. To prawda czyni człowieka sobą 
i daje mu możliwość pełnego rozwoju47.

4.3. Prawo narodów do własnej kultury
Kolejnym mocnym akcentem przemówienia było wystąpienie 

w obronie suwerenności narodów, rozumianej nie tylko jako nieza-
leżność polityczna, lecz przede wszystkim jako prawo do zachowania 
i rozwijania własnej kultury. Jan Paweł II wprost wezwał do ochrony 
tej suwerenności: „Strzeżcie, wszystkimi dostępnymi wam środkami, 
tej podstawowej suwerenności, jaką każdemu narodowi przyznaje jego 
własna kultura. Chrońcie ją jak źrenicy oka”48.

Papież podkreślał, że naród jest wielką wspólnotą kultury, a jego 
tożsamość i duchowy dorobek stanowią niezbędne środowisko dla 
wychowania człowieka. Przestrzegał przed totalitaryzmami, imperia-
lizmami i wszelkimi formami dominacji, które odbierają narodom ich 
prawo do istnienia jako podmiotów kulturowych. Stwierdzał, iż „jest 
to podstawowe prawo człowieka: prawo do życia w prawdzie własnej 
kultury”49.

4.4. Chrześcijaństwo a kultura
W przemówieniu nie zabrakło refleksji nad rolą religii, a szcze-

gólnie chrześcijaństwa w tworzeniu kultury. Papież przypomniał, że 
47 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 

1980 r., nr 17.
48  Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 

1980 r., nr 15.
49 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 

1980 r., nr 15.



1455Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

obecność Stolicy Apostolskiej przy UNESCO wynika nie tylko z jej 
specyficznej suwerenności, ale z organicznego związku między religią 
a kulturą50. Ewangelia, jak wskazywał, nie niszczy kultur, lecz wzbo-
gaca je, przekształca i nadaje im głębszy sens, wnosząc w nie warto-
ści duchowe, etyczne i humanistyczne. „Aby tworzyć kulturę, trzeba 
postrzegać człowieka jako wartość szczególną i autonomiczną (…). 
Trzeba domagać się miłości do człowieka ze względu na szczególną 
godność, jaką posiada”51.

Chrześcijaństwo, według Jana Pawła II, ukazuje człowieka jako 
osobę transcendentną – istotę posiadającą wartość samą w sobie, nie-
zależnie od użyteczności czy przynależności społecznej.

4.5. Wychowanie i prymat etyki
Bardzo mocno wybrzmiał również temat wychowania jako kluczo-

wego elementu rozwoju kultury. Papież wezwał społeczność między-
narodową do odpowiedzialności za integralne kształcenie człowieka 
i to nie tylko w wymiarze intelektualnym, ale również moralnym i du-
chowym. „Tak! Przyszłość człowieka zależy od kultury! Tak! Pokój na 
świecie zależy od prymatu ducha!”52, powtarzał.

Zwrócił uwagę na potrzebę umacniania prymatu etyki w nauce 
i edukacji, ostrzegając przed niebezpieczeństwami technicyzacji życia, 
relatywizmu moralnego oraz zagrożenia wojną nuklearną. Podkreślił, 
że pokój na świecie nie będzie możliwy bez głębokiego zakorzenienia 
człowieka w prawdzie, miłości i wartościach duchowych. „Budujcie 

50 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 
1980 r., nr 9.

51 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 
1980 r., nr 10.

52 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 
1980 r., nr 23.



146 5 Sławomir Zieliński

pokój, zaczynając od fundamentu: od poszanowania wszystkich praw 
człowieka (…). Ludzie nauki, wykorzystajcie cały swój autorytet mo-
ralny, by ocalić ludzkość przed zagładą nuklearną”53.

Podsumowując należy stwierdzić, iż przemówienie papieża za-
mknęło się dramatycznym, a zarazem pełnym nadziei apelem: „W imię 
przyszłości kultury proszę: pozwólcie człowiekowi żyć jego prawdą!”54. 
To wezwanie streszcza całą wizję Jana Pawła II: człowiek ma prawo 
być sobą, czyli żyć, wyrażać się, rozwijać, tworzyć – poprzez kulturę, 
w wolności, zgodzie z prawdą i godnością. Przemówienie to pozostaje 
jednym z najwyrazistszych wyrazów papieskiego humanizmu i pro-
fetycznego głosu w obronie człowieka, narodu i cywilizacji ducha.

5. Jan Paweł II wobec duchowej tożsamości Europy – przemówienie 
w Parlamencie Europejskim (1988)

5.1. Zarysowanie kontekstu
Wizyta Jana Pawła II w instytucjach europejskich w Strasburgu 

11 października 1988 r. była wydarzeniem przełomowym w relacjach 
między Kościołem katolickim a Europą instytucjonalną. Papież, wy-
stępując przed Parlamentem Europejskim i Radą Europy, przedstawił 
wizję Europy jako wspólnoty nie tylko politycznej i gospodarczej, 
ale przede wszystkim kulturowo-duchowej55. Było to wystąpienie 
53 Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 

1980 r., nr 22.
54  Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli UNESCO, Paryż, 2 czerwca 

1980 r., nr 22.
55  Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, Strasburg, 11 paździer-

nika 1988, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1988/oc-
tober/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-parliament.html (dostęp: 
20.07.2025).



1475Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

o ogromnym ładunku moralnym i profetycznym, które zyskało miano 
„przemówienia z wizją”56.

5.2. Chrześcijańskie korzenie jako fundament jedności
Jednym z najważniejszych przesłań papieskiego wystąpienia było 

przypomnienie o chrześcijańskim dziedzictwie Europy. Papież pod-
kreślił, że Kościół nie zabiega o władzę polityczną, ale ma „obowiązek 
oświecać i towarzyszyć” przemianom społecznym i instytucjonalnym, 
które zbliżają się do wartości, jakie głosi Ewangelia57.

Chrześcijaństwo, według Jana Pawła II, jest nieusuwalnym elemen-
tem europejskiej tożsamości kulturowej58. To ono bowiem przez wie-
ki „zaniosło narody Europy do chrzcielnicy”, a jego wpływ na rozwój 
cywilizacji przejawiał się w prawie, sztuce, edukacji czy życiu społecz-
nym59. Papież przestrzegał, że marginalizacja religii, jako inspiratora 
etyki i ładu społecznego, mogłaby stać się nie tylko zdradą przeszłości 
kontynentu, ale także poważnym zagrożeniem dla jego przyszłości60. 

56 https://www.ekai.pl/wizyta-jana-pawla-ii-w-pe-w-strasburgu-w-r/?utm_sour-
ce=chatgpt.com (dostęp: 28.07.2025).

57 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 2. Por. T. Borutka, 
Nauczanie Jana Pawła II i jego rola w procesie integracji europejskiej, w: Święty 
Jan Paweł II i Robert Schuman. Patroni zjednoczonej Europy, T. Graff (red.), 
Muzeum Dom Rodzinny Ojca Świętego Jana Pawła II w Wadowicach, Uniwer-
sytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie. Wydawnictwo Naukowe, Wadowice 
2024, s. 161 i nast.

58 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 7: „Orędzie Kościoła 
dotyczy Boga i ostatecznego przeznaczenia człowieka – kwestii, które w naj-
wyższym stopniu przeniknęły kulturę europejską. W istocie, jak moglibyśmy 
wyobrazić sobie Europę pozbawioną tego wymiaru transcendencji?”.

59 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 7.
60 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 11: „Od niemal 

dwóch tysięcy lat Europa stanowi bardzo wymowny przykład kulturowej 
płodności chrześcijaństwa, które ze swej natury nie może zostać zepchnięte 



148 5 Sławomir Zieliński

Papież wyraża nadzieję, iż „znakiem czasu jest również – jak wierzymy 
– fakt, że ta część Europy, która dotąd tak wiele zainwestowała w dzie-
dzinę współpracy gospodarczej, coraz intensywniej poszukuje swojej 
duszy oraz tchnienia zdolnego zapewnić jej duchową spójność”61.

5.3. Europa Wschodnia – „drugie płuco” kontynentu
Jan Paweł II, jako papież pochodzący z Europy Środkowo-Wschod-

niej, apelował o pełne włączenie krajów tego regionu w struktury eu-
ropejskie. Odwołując się do symbolicznej formuły „drugiego płuca”, 
wskazywał na potrzebę zrównoważonego rozwoju Europy w oparciu 
o jej całe dziedzictwo: greckie, łacińskie, germańskie i słowiańskie62.

Papieski apel był wyrazem sprzeciwu wobec podziału kontynentu, 
ale również zapowiedzią przyszłych procesów integracyjnych. Ojciec 
Święty podkreślił, że Europa powinna rozwijać się zgodnie z wymia-

do sfery prywatnej. Chrześcijaństwo bowiem ma powołanie do bycia publicz-
nie wyznawaną wiarą oraz do aktywnej obecności we wszystkich dziedzinach 
życia. Dlatego moim obowiązkiem jest stanowczo podkreślić, że jeśli religijne 
i chrześcijańskie podłoże tego kontynentu miałoby zostać zmarginalizowane 
w swej roli inspiratora etyki i w swoim społecznym oddziaływaniu, to nie tylko 
zostałoby zaprzeczone całe dziedzictwo europejskiej przeszłości, ale także godna 
przyszłość człowieka europejskiego – mówię: każdego człowieka europejskiego, 
wierzącego czy niewierzącego – zostałaby poważnie zagrożona”.

61 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 3. Zob. także J. Sutor, 
Jan Paweł II – Wielki ambasador pokoju, pojednania i sprawy polskiej, „Krakow-
skie Studia Międzynarodowe” 2006, nr 3, s. 19–132.

62 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 5: „Moim pragnie-
niem jako Najwyższego Pasterza Kościoła powszechnego, pochodzącego ze 
Wschodniej Europy i znającego aspiracje narodów słowiańskich, tego drugiego 
«płuca» naszej wspólnej europejskiej ojczyzny, jest to, aby Europa, suwerennie 
nadając sobie wolne instytucje, mogła pewnego dnia rozwinąć się na miarę wy-
miarów, jakie nadały jej geografia, a jeszcze bardziej historia”.



1495Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

rem nadanym jej przez historię i geografię – jako wspólnota wartości, 
a nie jedynie interesów63.

5.4. Ideologiczne napięcia i duchowy wymiar wolności
Szczególnie istotnym elementem przemówienia była analiza napię-

cia między dwoma typami humanizmu: chrześcijańskim i agnostycz-
nym/ateistycznym. Pierwszy, według papieża, zakłada posłuszeństwo 
Bogu jako źródło prawdziwej wolności, rozumianej jako „wolność dla 
prawdy i dobra”64. Drugi model, charakterystyczny dla nurtów laickich, 
czyni człowieka samym dla siebie początkiem i celem wszystkich rze-
czy, a społeczeństwo – jego wyłącznym twórcą i punktem odniesienia65.

Papież ostrzegał przed wizją, w której etyka nie ma innego fun-
damentu niż konsensus społeczny. Taka relatywistyczna koncepcja 
– jego zdaniem – może prowadzić do nowych form totalitaryzmu, 
w których godność jednostki zostaje podporządkowana ideologicz-
nym konstrukcjom lub interesom politycznym66.

5.5. Trzy wymiary pojednania jako etyczny projekt Europy
W końcowej części przemówienia Jan Paweł II zaproponował kon-

cepcję trójwymiarowego pojednania jako zadania dla Europy u progu 
XXI wieku. Wyróżnił:

a) pojednanie człowieka z naturą – poprzez ochronę środowiska 
i dążenie do harmonii ze stworzeniem;

63 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 3. Zob. G. Świst, Eu-
ropa w nauczaniu Jana Pawła II, https://cbpe.pl/europa-w-nauczaniu-jana-paw-
la-ii/ (dostęp: 26.06.2025).

64 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 7.
65 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 8.
66 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 4.



150 5 Sławomir Zieliński

b) pojednanie międzyludzkie – przez budowanie mostów mię-
dzykulturowych, gościnność wobec migrantów i dialog mię-
dzycywilizacyjny;

c) pojednanie człowieka z samym sobą – obejmujące integra-
cję duchowości, nauki i sztuki, tak by człowiek odzyskał we-
wnętrzną spójność i sens67.

Tego rodzaju koncepcja wykraczała poza realia polityczne i miała 
charakter uniwersalnej propozycji etyczno-duchowej, w której Europa 
miałaby odegrać rolę światowego lidera moralnego.

5.6. Edukacja i etyka wiedzy
Papież zwrócił także uwagę na fundamentalną rolę edukacji i etyki 

w przekazywaniu wartości. Przypomniał, że nie ma nauki bez odniesie-
nia do sumienia i że nauczanie powinno uwzględniać nie tylko aspekty 
poznawcze, ale i moralne68. Edukacja – zdaniem papieża – winna słu-
żyć formacji integralnego człowieka, zdolnego do odpowiedzialności 
i życia w prawdzie.

Przemówienie Jana Pawła II w Parlamencie Europejskim było głę-
boko zakorzenione w tradycji chrześcijańskiego humanizmu, ale zara-
zem otwarte na nowoczesność i wyzwania epoki globalizacji. Ojciec 
Święty zaproponował wizję Europy, która nie zatraca się w pragmaty-
zmie politycznym, lecz odzyskuje duchowy fundament jedności. Ana-
liza wystąpienia pozwala zrozumieć, że Jan Paweł II nie postulował 
„chrystianizacji” polityki, ale przypominał o konieczności obecności 
wymiaru duchowego w przestrzeni publicznej. Tylko Europa oparta 

67 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 12.
68 Jan Paweł II, Przemówienie w Parlamencie Europejskim, nr 2, 3, 10. Ten aspekt 

został szczególnie rozwinięty przez papieża w przemówieniu UNESCO.



1515Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

na wartościach, na prawdzie o człowieku, może zdaniem papieża peł-
nić rolę „latarni cywilizacji” dla reszty świata69. 

Należy także dodać, iż przemówienie papieskie w Strasburgu spo-
tkało się z wielorakimi protestami. W tej grupie głównie byli przedsta-
wiciele grup lewicowych, laickich i zwolenników sekularyzacji, którzy 
sprzeciwiali się wpływowi Kościoła katolickiego na politykę i życie 
publiczne. Część z nich krytykowała stanowisko Kościoła w sprawach 
moralnych, takich jak prawa kobiet, kontrola urodzeń czy kwestie 
związane z rozdziałem Kościoła od państwa. Warto podkreślić, że ta-
kie protesty były odzwierciedleniem szerszych napięć społeczno-po-
litycznych w Europie tamtych czasów, gdzie rolę religii w przestrzeni 
publicznej postrzegano bardzo różnie70.

6. Etyczna współpraca na rzecz walki z głodem i ubóstwem – 
Jan Paweł II w FAO 1983 

6.1. Kontekst współpracy i dialogu
Relacje między Janem Pawłem II a Organizacją Narodów Zjedno-

czonych ds. Wyżywienia i Rolnictwa, z siedzibą w Rzymie, charakte-
ryzowały się trwałą i głęboką współpracą, opartą na wspólnej trosce 
o eliminację głodu, ubóstwa oraz promowanie sprawiedliwości spo-

69 https://deon.pl/kosciol/komentarze/jan-pawel-ii-dla-nowej-europy%2C288
117?utm_source=chatgpt.com (dostęp: 29.07.2025). Wyrażenie „jaśniejąca po-
chodnia cywilizacji” pojawiło się po raz pierwszy w przemówieniu Jana Pawła II 
w MontChetif we wrześniu 1986 roku jako apel do odnowienia europejskiego 
humanizmu i duchowej tożsamości.

70 https://www.ekai.pl/wizyta-jana-pawla-ii-w-pe-w-strasburgu-w-r/?utm_sour-
ce=chatgpt.com (dostęp: 28.07.2025). Wśród protestujących był także pastor 
z Irlandii Północnej, Ian Paisley, który podczas wystąpienia papieża wykrzykiwał 
i okazywał swoje niezadowolenie pod adresem papieża. Przewodniczący Parla-
mentu Lord Plumb poprosił o wyprowadzenie go z sali.



152 5 Sławomir Zieliński

łecznej i zrównoważonego rozwoju. Papież wielokrotnie zabierał głos 
podczas sesji FAO, kierując do jej delegatów przesłania pełne troski 
i moralnego zobowiązania do działania na rzecz najbardziej potrzebu-
jących.

Już 10 listopada 1983 r. Jan Paweł II zabrał głos na 22. sesji Konfe-
rencji FAO, w której dominowały tematy niedoboru żywności w kra-
jach rozwijających się oraz potrzeba wspólnotowego rozwiązania kry-
zysu głodu71. W kolejnych latach papież nie ustawał w podkreślaniu 
znaczenia solidarności i sprawiedliwego podziału zasobów żywnościo-
wych. W przemówieniu podczas 25. sesji FAO w 1989 roku podkreślił 
moralny wymiar problemu głodu oraz konieczność uczciwego handlu 
i dystrybucji żywności między państwami72.

Podczas jubileuszowej 28. sesji FAO w 1995 roku, obchodzonej 
z okazji 50-lecia organizacji, Jan Paweł II zwrócił uwagę na bolesny pa-
radoks współistnienia nadprodukcji żywności z masowym głodem na 
świecie, wzywając do wprowadzenia etycznej polityki żywnościowej 
opartej na solidarności73. 

Wystąpienie papieża na Światowym Szczycie Żywności (World 
Food Summit) w listopadzie 1996 roku należało do najbardziej przej-
mujących momentów jego współpracy z FAO. Potępił wówczas fakt, 

71 Jan Paweł II, Przemówienie podczas 22. sesji Konferencji FAO, 10 listopada 1983, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1983/november/
documents/hf_jp-ii_spe_19831110_xxii-sessione-fao.html?utm_source=-
chatgpt.com (dostęp: 2.08.2025).

72 Jan Paweł II, Przemówienie podczas 25. sesji Konferencji FAO, 16 listopada 1989, 
Rzym, nr 8–10, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/19
89/november/documents/hf_jp-ii_spe_19891116_xxv-session-fao-conferen-
ce.html?utm_source=chatgpt.com (dostęp: 1.08.2025). 

73 Jan Paweł II, Wystąpienie na 28. sesji FAO z okazji 50-lecia organizacji, 23 listo-
pada 1995, Rzym, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches
/1995/november/documents/hf_jp-ii_spe_23111995_xxviii-session-fao-con-
ference.html?utm_source=chatgpt.com (dostęp: 1.08.2025). 



1535Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

że ponad 800 milionów ludzi na świecie cierpi z powodu niedożywie-
nia. Zaapelował o wdrożenie konkretnych rozwiązań politycznych 
i moralnych74. 

Podczas wystąpienia na 29. Konferencji FAO w 1997 r. papież 
podkreślił prawo do żywności jako fundamentalne prawo człowieka75, 
a także zwrócił uwagę na powiązanie między głodem a bezpieczeń-
stwem globalnym76.

6.2. Prawo do żywności jako podstawowe prawo człowieka
Jan Paweł II stanowczo głosił, że prawo do żywności jest niezby-

walnym elementem godności ludzkiej i fundamentalnym prawem 
człowieka. W jego ocenie współistnienie nadprodukcji żywności 
z głodem jest efektem „struktur grzechu” w globalnej gospodarce, któ-
re powodują niesprawiedliwy podział dóbr i marginalizację najuboż-
szych77. Papież wielokrotnie apelował o solidarność międzynarodową 
i sprawiedliwość społeczną, krytykując egoistyczne postawy narodów 

74 Jan Paweł II, Przemówienie podczas Światowego Szczytu Żywności, 13 listo-
pada 1996, Rzym, nr 2, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/
speeches/1996/november/documents/hf_jp-ii_spe_19961113_vertice-fao.
html (dostęp: 1.08.2025). 

75 Jan Paweł II, Przemówienie otwierające 29. Konferencję FAO, 8 listopada 1997, 
Rzym. Przemówienie zostało odczytane przez kard. Angelo Sodano, nr 3, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1997/november/
documents/hf_jp-ii_spe_19971108_xxix-conf-fao.html?utm_source=chatgpt.
com (dostęp: 1.08.2025).

76 Jan Paweł II, Przemówienie otwierające 29. Konferencję FAO, 8 listopada 1997, 
nr 9. 

77 Jan Paweł II, Wystąpienie na 28. sesji FAO z okazji 50-lecia organizacji, 23 listo-
pada 1995, Rzym, nr 4–5, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/
speeches/1995/november/documents/hf_jp-ii_spe_23111995_xxviii-session-
-fao-conference.html?utm_source=chatgpt.com (dostęp: 1.08.2025).



154 5 Sławomir Zieliński

rozwiniętych, które często blokują skuteczne rozwiązania problemów 
globalnego głodu78.

6.3. Solidarność międzynarodowa i odpowiedzialność moralna
Dla Jana Pawła II walka z głodem miała przede wszystkim wymiar 

moralny i duchowy. Papież wskazywał, że jest to nie tylko problem 
ekonomiczny czy techniczny, lecz przede wszystkim zobowiązanie do 
działania z poczuciem odpowiedzialności za dobro wspólne całej ludz-
kości. Wielokrotnie przywoływał zasadę solidarności, zwłaszcza wo-
bec krajów rozwijających się, wzywając rządy i organizacje międzyna-
rodowe do podejmowania decyzji kierowanych troską o najsłabszych, 
a nie jedynie interesem politycznym czy ekonomicznym79.

6.4. Zrównoważony rozwój i troska o środowisko
Na długo przed pontyfikatem papieża Franciszka i jego encykli-

ką Laudato si’ Jan Paweł II akcentował konieczność zrównoważone-
go rozwoju, w tym w sektorze rolnictwa. Zwracał uwagę na ochronę 
gleby, wód i bioróżnorodności, podkreślając, że rozwój gospodarczy 
nie może odbywać się kosztem zniszczenia środowiska naturalnego 
oraz tradycyjnych wspólnot lokalnych80. Jego podejście wyprzedzało 
wiele współczesnych debat ekologicznych i wpisywało się w szeroką 
perspektywę integralnego rozwoju człowieka.

78 Jan Paweł II, Wystąpienie na 28. sesji FAO z okazji 50-lecia organizacji, nr 4–5.
79 Jan Paweł II, Solidarny rozwój jako narzędzie walki z głodem i niedożywieniem. Prze-

słanie Papieża z okazji Światowego Dnia Wyżywienia, 15 października 2004, w: 
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/przemowienia/fao_15
102004?utm (dostęp: 15.09.2025), nr 1, 3.

80 Jan Paweł II, Przemówienie otwierające 29. Konferencję FAO, 8 listopada 1997, nr 6, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1997/november
/documents/hf_jp-ii_spe_19971108_xxix-conf-fao.html (dostęp: 29.07.2025).



1555Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

6.5. Współpraca Kościoła z FAO
Jan Paweł II oferował współpracę Kościoła, jego instytucji chary-

tatywnych i misyjnych na rzecz realizacji celów FAO. Podkreślał zna-
czenie edukacji moralnej i formacji sumień jako kluczowych narzędzi 
walki z ubóstwem i głodem. Kościół, według papieża, powinien być 
partnerem w promowaniu projektów, które nie tylko zaspokajają po-
trzeby materialne, lecz również duchowe i społeczne ludzi81.

Warto przytoczyć słowa Jana Pawła II z 13 listopada 1996 roku, 
wygłoszone podczas Światowego Szczytu Żywności FAO w Rzymie: 
„Nie można dłużej tolerować faktu, że miliony ludzi cierpią głód, pod-
czas gdy inni żyją w dostatku”82. Co roku papież kierował również 
orędzia z okazji Światowego Dnia Wyżywienia, przypominając o ko-
nieczności nieustannego zaangażowania w sprawy żywności i sprawie-
dliwości społecznej.

Relacje Jana Pawła II z FAO opierały się na wspólnej trosce o naj-
bardziej potrzebujących i były wyrazem głębokiego zaangażowania 
Kościoła w kwestie globalnej sprawiedliwości. Papież wnosił do debat 
FAO nie tylko perspektywę techniczną czy ekonomiczną, ale przede 
wszystkim etyczną i antropologiczną, akcentując, że skuteczna walka 
z głodem wymaga przede wszystkim zmiany serca, sumienia oraz roz-
woju globalnej solidarności. Jego przesłania pozostają aktualne także 

81 Jan Paweł II, Wystąpienie na 28. sesji FAO z okazji 50-lecia organizacji, 23 li-
stopada 1995, Rzym, nr 6, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/
speeches/1995/november/documents/hf_jp-ii_spe_23111995_xxviii-session-
-fao-conference.html?utm_source=chatgpt.com (dostęp: 2.08.2025).

82 Jan Paweł II, Przemówienie na Światowym Szczycie Żywności, 13 listopada 1996, 
Rzym, nr 2, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1996/
november/documents/hf_jp-ii_spe_19961113_vertice-fao.html (dostęp: 26.07. 
2025).



156 5 Sławomir Zieliński

dziś, inspirując do działania na rzecz świata wolnego od głodu i nie-
sprawiedliwości.

Podsumowanie

Analiza relacji Jana Pawła II z instytucjami międzynarodowymi 
ukazuje jego pontyfikat jako okres szczególnego zaangażowania dy-
plomatycznego Stolicy Apostolskiej w życie wspólnoty międzynaro-
dowej. Papież nie tylko kontynuował, ale i rozwinął tradycję obecno-
ści Kościoła katolickiego w przestrzeni globalnej, akcentując potrzebę 
obecności wymiaru moralnego i duchowego w działaniach organizacji 
międzynarodowych.

W wystąpieniach kierowanych do takich instytucji jak ONZ, 
UNESCO, FAO, Rada Europy czy Unia Europejska, Jan Paweł II nie 
koncentrował się na aspektach politycznych w wąskim znaczeniu tego 
słowa. Jego przesłanie miało charakter antropologiczny i aksjologiczny 
– przypominał o prymacie osoby ludzkiej, godności człowieka, niena-
ruszalnych prawach naturalnych oraz o odpowiedzialności wspólnot 
międzynarodowych za pokój, sprawiedliwość społeczną i solidarność. 
Wskazywał też na niebezpieczeństwa redukcjonistycznych wizji czło-
wieka, które prowadzą do instrumentalizacji jednostki i zaniku wy-
miaru etycznego w polityce globalnej.

Papież był przekonany, że instytucje międzynarodowe mają nie 
tylko kompetencje prawne czy techniczne, ale również, a może przede 
wszystkim, powinny odwoływać się do trwałych fundamentów moral-
nych. W tym sensie jego wystąpienia nie miały charakteru interwen-
cji politycznej, lecz stanowiły formę uniwersalnego, ponadreligijnego 
i ponadnarodowego dialogu z ludzkością.

Dorobek Jana Pawła II w relacjach z instytucjami międzynarodo-
wymi można zatem postrzegać jako spójną wizję obecności Kościoła 



1575Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

w świecie: nie jako siły dominującej, lecz jako sumienia wspólnoty 
międzynarodowej, przypominającego o wartościach, które wyprze-
dzają i kształtują prawo pozytywne. Współczesne wyzwania stojące 
przed wspólnotą międzynarodową – takie jak konflikty zbrojne, mi-
gracje, nierówności społeczne czy kryzys ekologiczny – sprawiają, że 
przesłanie to nie traci na aktualności.

Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe 
Abstrakt

Pontyfikat Jana Pawła II przypadł na okres przełomowych zmian w historii świa-
ta i stosunków międzynarodowych, w tym zakończenia zimnej wojny, upadku 
komunizmu oraz wzrostu globalnych wyzwań. Papież pełnił rolę nie tylko du-
chowego przywódcy Kościoła katolickiego, ale także aktywnego uczestnika dia-
logu międzynarodowego, angażując się we współpracę z organizacjami takimi 
jak ONZ, FAO, UNESCO czy Unia Europejska. Jego działania opierały się 
na przekonaniu, że wartości takie jak pokój, sprawiedliwość, solidarność oraz 
godność człowieka mają charakter moralny i religijny, a nie tylko polityczny. 
W swoich wystąpieniach papież nie ograniczał się do kwestii politycznych, lecz 
podkreślał antropologiczne i aksjologiczne podstawy współpracy międzynaro-
dowej, stawiając osobę ludzką oraz jej prawa w centrum globalnych inicjatyw. 
Relacje Jana Pawła II z instytucjami międzynarodowymi miały charakter mo-
ralny i duchowy, z naciskiem na uniwersalność i niezbywalność praw człowieka, 
a także konieczność budowania sprawiedliwego, solidarnego ładu światowego. 
W jego nauczaniu i działaniach wyraźnie dostrzegamy dążenie do zintegrowa-
nia etycznych fundamentów z polityką globalną, co pozostaje aktualne w obli-
czu współczesnych wyzwań.

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, organizacje międzynarodowe, prawa człowieka, 
solidarność globalna



158 5 Sławomir Zieliński

John Paul II’s Openness to International Organizations 
Abstract

The papacy of John Paul II coincided with a period of transformative changes 
in world history and international relations, including the end of the Cold War, 
the fall of communism, and the rise of global challenges. The Pope played not 
only the role of the spiritual leader of the Catholic Church but also that of an 
active participant in international dialogue, engaging with organizations such as 
the UN, FAO, UNESCO, and the European Union. His actions were based on 
the conviction that values such as peace, justice, solidarity, and human dignity 
are moral and religious, rather than merely political. In his speeches, the Pope 
did not limit himself to political issues but emphasized the anthropological and 
axiological foundations of international cooperation, placing the human person 
and their rights at the center of global initiatives. John Paul II’s relationships 
with international institutions had a moral and spiritual character, focusing on 
the universality and inalienability of human rights, as well as the necessity of 
building a just, solidaristic world order. His teachings and actions clearly aimed 
to integrate ethical foundations with global politics, which remains relevant in 
the face of contemporary challenges.

Keywords: John Paul II, international organizations, human rights, global 
solidarity



1595Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

Bibliografia
Annuario Pontificio 2003, Città del Vaticano 2003.
 Borutka T., Nauczanie Jana Pawła II i jego rola w procesie integracji europejskiej, w: 

Święty Jan Paweł II i Robert Schuman. Patroni zjednoczonej Europy, T. Graff 
(red.), Muzeum Dom Rodzinny Ojca Świętego Jana Pawła II w Wadowicach, 
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie, Wadowice 2024, s. 155–
206.

Catholicisme: le Saint-Siège et les affaires internationales, https://www.religion.info
/2018/01/15/saint-siege-et-affaires-internationales/ (dostęp: 22.07.2025).

Czaja J., Prawnomiędzynarodowy status Watykanu, A. Wojcieszak (red.), PWN, 
Warszawa 1983.

Czubik P., Kuźniak B., Organizacje międzynarodowe, C.H. Beck, Warszawa 2004.
Définition, rôle et fonctionnement des institutions internationales, https://www.ileri.

fr/actualites/institutions-internationales (dostęp: 22.07.2025)
 Ferrara G., De Jean-Paul II à François: la diplomatie «multilatérale» du Saint-Siège, 

https://www.omnesmag.com/fr/nouvelles/de-juan-pablo-ii-a-francisco-la-
-diplomacia-multilateral-de-la-santa-sede/# (dostęp: 20.07.2025).

Grzeszczyk T., Organizacje międzynarodowe. Poradnik merytoryczny, Prywatna 
Wyższa Szkoła Handlowa, Warszawa 1997.

Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, 1988.
Jan Paweł II, Encyklika Centesimus annus, 1991.
Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae, 1995.
Jan Paweł II, Encyklika Sollicitudo rei socialis, 1987 .
Jan Paweł II, Przemówienie do odpowiedzialnych i pracowników 14 instytucji między-

narodowych, mających siedzibę w Wiedniu, 12 września 1983, https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1983/september/documents/
hf_jp-ii_spe_19830912_organizzazioni-internazionali.html (dostęp: 21.07. 
2025).

Jan Paweł II, Przemówienie do przedstawicieli katolickich instytucji międzynarodo-
wych, Paryż 2.06.1980, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/
speeches/1980/june/documents/hf_jp-ii_spe_19800602_organizzazioni-
-cattoliche.html (dostęp: 22.07.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 2 października 1979, 
tekst polski w: Jan Paweł II, Słowa, które zmieniły świat. Najsłynniejsze 
przemówienia, T. Królak (red.), KAI, „Kolekcja Hachette” 24, Warszawa 
[brak daty wydania], s. 9–32; tekst oryginalny: https://www.vatican.va/



160 5 Sławomir Zieliński

content/john-paul-ii/fr/speeches/1979/october/documents/hf_jp-ii_
spe_19791002_general-assembly-onu.html. 

Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Ogólnego ONZ, 5 października 1995, 
tekst polski w: Jan Paweł II, Słowa, które zmieniły świat. Najsłynniejsze 
przemówienia, T. Królak (red.), KAI, „Kolekcja Hachette” 24, Warszawa 
[brak daty wydania], s. 33–51; tekst oryginalny: https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/fr/speeches/1995/october/documents/hf_jp-ii_
spe_05101995_address-to-uno.html. 

Jan Paweł II, Przemówienie do Zgromadzenia Parlamentarnego Rady Europy, 8 paź-
dziernika 1988, w: Jan Paweł II, Słowa, które zmieniły świat. Najsłynniejsze 
przemówienia, T. Królak (red.), KAI, „Kolekcja Hachette” 24, Warszawa 
[brak daty wydania], s. 63–74; tekst oryginalny: https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/fr/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_
spe_19881011_european-parliament.html. 

Jan Paweł II, Przemówienie otwierające 29. Konferencję FAO, 8 listopada 1997, 
Rzym [odczytane przez kard. Angelo Sodano], https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/en/speeches/1997/november/documents/hf_jp-
-ii_spe_19971108_xxix-conf-fao.html?utm_source=chatgpt.com (dostęp: 
dostęp: 29.07.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie podczas 22. sesji Konferencji FAO, 10 listopada 1983, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1983/novem-
ber/documents/hf_jp-ii_spe_19831110_xxii-sessione-fao.html?utm_sour-
ce=chatgpt.com (dostęp: 2.08.2025).

 Jan Paweł II, Przemówienie podczas 25. sesji Konferencji FAO, 16 listopada 1989, 
Rzym, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1989/
november/documents/hf_jp-ii_spe_19891116_xxv-session-fao-conferen-
ce.html?utm_source=chatgpt.com (dostęp: 1.08.2025). 

Jan Paweł II, Przemówienie podczas Światowego Szczytu Żywności (World Food Sum-
mit), 13 listopada 1996, Rzym, https://www.vatican.va/content/john-paul-
-ii/fr/speeches/1996/november/documents/hf_jp-ii_spe_19961113_ver-
tice-fao.html (dostęp: 1.08.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie w siedzibie UNESCO, Paryż, 2 czerwca 1980, w: Jan 
Paweł II, Słowa, które zmieniły świat. Najsłynniejsze przemówienia, T. Kró-
lak (red.), KAI, „Kolekcja Hachette” 24, Warszawa [brak daty wydania], 
s. 95–106; tekst oryginalny: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/
fr/speeches/1980/june/documents/hf_jp-ii_spe_19800602_unesco.html. 

Jan Paweł II, Słowa, które zmieniły świat. Najsłynniejsze przemówienia, T. Królak 
(red.), KAI, „Kolekcja Hachette” 24, Warszawa [brak daty wydania].



1615Jan Paweł II otwarty na organizacje międzynarodowe

Jan Paweł II, Solidarny rozwój jako narzędzie walki z głodem i niedożywieniem. Prze-
słanie Papieża z okazji Światowego Dnia Wyżywienia, 15 października 2004,  
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/przemowienia/fa-
o_15102004?utm (dostęp: 15.09.2025).

Jan Paweł II, Wystąpienie na 28. sesji FAO z okazji 50-lecia organizacji, 23 listopa-
da 1995, Rzym, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches
/1995/november/documents/hf_jp-ii_spe_23111995_xxviii-session-fao-
-conference.html?utm_source=chatgpt.com. 

Jean Paul II et la diplomatie du Saint-Siège, https://archivesweb.cef.fr/public/je-
anpaul2.cef.fr/jeanpaul2.cef.fr/pape_monde/dial_inter_06.html (dostęp: 
20.07.2025).

Jean-Paul II et les relations internationales: Un Pontificat sans Précédent, https://www.
ladissertation.com/Histoire-et-G%C3%A9ographie/G%C3%A9ographie/
Jean-Paul-II-Et-Les-Relations-Internationales-Un-Pontificat-108537.html 
(dostęp: 22.07.2025).

Konstytucja Watykanu. Ustawa Zasadnicza Państwa Miasto Watykan oraz inne akty 
ustrojowe, F. Longchamps de Bérier (wstęp, wybór i tłumaczenie), Wydaw-
nictwo Sejmowe, Warszawa 2008. 

Laurent Ph., L’Eglise et l’ONU à travers les discours de Paul VI et de Jean-Paul II, 
„Politique étrangère” 1980, t. 45, nr 1, s. 115–127. 

Les initiatives de Jean-Paul II dans le monde, https://eglise.catholique.fr/vatican/
les-papes/beatification-de-jean-paul-ii/370668-les-initiatives-de-jean-paul-
-ii-dans-le-monde/ (dostęp: 20.07.2025).

Leśniak, A., Katolicyzm wobec Unii europejskiej, „Ad astra”, Warszawa 2001.
Mabille F., L’influence de la papauté dans le monde, https://www.vie-publique.fr/

parole-dexpert/271084-linfluence-de-la-papaute-dans-le-monde (dostęp: 
22.07.2025)

Nouailhat Y.H., Le Saint-Siège, l’ONU et la défense des droits de l’homme sous le ponti-
ficat de Jean-Paul II, „Relations internationales” 2006, t. 3, nr 127, s. 95–110.

Podstawowe akty ustrojowe Państwa Miasta Watykańskiego, W. Jakubowski (red.), 
Pułtusk-Warszawa 2004.

Skorowski H., Problematyka praw człowieka, w: Zatroskany o człowieka i świat. Na-
uczanie etyczno-społeczne Jan Pawła II, H. Skorowski (red.), Warszawa 2005, 
s. 403–413.

Suchocka H., O wzroście autorytetu papiestwa za Jana Pawła II, https://misyjne.pl/
hanna-suchocka-o-wzroscie-autorytetu-papiestwa-za-jana-pawla-ii/?utm_
source=chatgpt.com (dostęp: 22.07.2025).



162 5 Sławomir Zieliński

Sutor J., Jan Paweł II – Wielki ambasador pokoju, pojednania i sprawy polskiej, „Kra-
kowskie Studia Międzynarodowe” 2006, nr 3, s. 19–132.

Święty Jan Paweł II i Robert Schumann. Patroni zjednoczonej Europy, T. Graff (red.), 
Muzeum Dom Rodzinny Ojca Świętego Jana Pawła II w Wadowicach, Uni-
wersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie. Wydawnictwo Naukowe, Wa-
dowice 2024.

Świst G., Europa w nauczaniu Jana Pawła II, https://cbpe.pl/europa-w-nauczaniu-
-jana-pawla-ii/ (dostęp: 26.06.2025).

Tyrawa D., Prawo organizacji międzynarodowych. Specyfika, pojęcie, zakres, „Przegląd 
Prawno-Ekonomiczny” 2012, t. 20, nr 3, s. 52–63. 

Zarka J.Cl., Institutions internationales, Éditions Ellipses, Paris 2018.
Zięba M., Jestem z Wami. Kompendium twórczości i nauczania Karola Wojtyły-Jana 

Pawła II, Wydawnictwo M, Kraków 2010. 

Nota biograficzna

Sławomir Zieliński – teolog fundamentalny, dr hab., pracownik Uniwersy-
tetu Śląskiego. Jest członkiem Stowarzyszenia Teologów Fundamentalnych 
w Polsce i Polskiego Towarzystwa Teologicznego w Krakowie oraz Europej-
skiego Stowarzyszenia Teologii Katolickiej. Prezbiter archidiecezji często-
chowskiej.



5
Adam Sejbuk CM
ORCID: 0000-0001-6936-3027 
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców państwowych 
i polityków krajowych

Wprowadzenie

Jan Paweł II podczas swojego pontyfikatu spotykał się z polityka-
mi różnych szczebli i odpowiedzialności. Odwiedził 132 kraje, wi-
tany przez lokalne władze. Wygłosił tam ponad 2400 oficjalnych 

przemówień, także do rządzących, a przy tym regularnie – jako głowa 
państwa – przyjmował delegacje politycznych dostojników w Waty-
kanie. Na początku jego pontyfikatu Stolica Apostolska utrzymywała 
stosunki dyplomatyczne z 97 państwami, w 2005 roku ze 1741. Aby 
scharakteryzować postawę Jana Pawła II wobec tej istotnej grupy 
1 Permanent Observer Mission of the Holy See to the United Nations, Diplomatic 

Relations of the Holy See, https://holyseemission.org/contents/mission/diplo-
matic-relations-of-the--holy-see.php (dostęp: 25.07.2025). Por. Z.B. Rudnicki, 
Dyplomacja papieska wobec konfliktów na Bliskim Wschodzie – osobisty wkład 
Jana Pawła II w dzieło pokoju, „Polski Przegląd Stosunków Międzynarodowych” 
2013, t. 3, s. 72–121, s. 72. Autor podaje 176 krajów, z którymi Stolica Apostol-
ska utrzymywała wtedy stosunki dyplomatyczne. 



164 5 Adam Sejbuk CM

społecznej, nie zostanie w niniejszym rozdziale przedstawiony cały 
dostępny materiał dotyczący dialogu papieża ze światem polityki. To 
zadanie – nawet w najbardziej syntetycznej formie – jest niemożliwe 
do wykonania na kilkunastu stronach monografii. Ukazane zostaną tu 
natomiast wybrane przykłady otwarcia Jana Pawła II na sprawujących 
władzę, związane z postawą papieża wobec dyktatury komunistycznej, 
jego zaangażowaniem w zażegnanie międzynarodowych konfliktów 
zbrojnych oraz przemówieniami do parlamentarzystów. Celem pre-
zentacji jest scharakteryzowanie modelu relacji przyjętego przez Jana 
Pawła II w dialogu z politykami, na temat pokoju, wolności jednostki 
i narodów oraz obrony praw człowieka. 

1. Jan Paweł II między Ronaldem Reaganem a władzami komunistycznymi

Pontyfikat Jana Pawła II obfitował w spotkania z politykami 
najwyższego szczebla, w tym z przywódcami zajmującymi znaczącą 
pozycję na arenie międzynarodowej. W czasie zimnej wojny istotną 
rolę, także z punktu widzenia sytuacji politycznej, odegrała jego re-
lacja z prezydentem Stanów Zjednoczonych Ameryki Ronaldem Re-
aganem. Obaj uznawani są za przywódców, którzy przyczynili się do 
obalenia komunizmu w Europie Środkowo-Wschodniej. Po raz pierw-
szy spotkali się 7 czerwca 1982 roku w Watykanie. Warto przytoczyć 
obszerny fragment papieskiego przemówienia z tego dnia, ponieważ 
wyjaśnia ono, jaką odpowiedzialność i rolę biskup Rzymu przypisywał 
światowym przywódcom i politykom:

Panie prezydencie! (…) Rozmawiając z Panem dzisiaj, mam 
nadzieję, że cała struktura amerykańskiego życia będzie co-
raz mocniej opierać się na solidnych fundamentach wartości 
moralnych i duchowych. Bez pielęgnowania i ochrony tych 
wartości wszelki postęp ludzkości jest zahamowany, a god-



1655Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

ność osoby ludzkiej jest zagrożona. (…) W tym właśnie mo-
mencie historii świata Stany Zjednoczone są szczególnie po-
wołane do wypełnienia swojej misji służby na rzecz pokoju 
na świecie. Rzeczywista sytuacja dzisiejszego świata wymaga 
dalekowzrocznej wizji politycznej, która będzie sprzyjać nie-
zbędnym warunkom sprawiedliwości i wolności, prawdy i mi-
łości: fundamentom trwałego pokoju. (…) Panie Prezydencie, 
moją największą troską jest pokój na świecie. W wielu czę-
ściach świata istnieją ogniska ostrych napięć (…). Obowiązek 
pokoju spoczywa szczególnie na przywódcach światowych. 
Obowiązkiem przedstawicieli rządów i narodów jest praca na 
rzecz uwolnienia ludzkości nie tylko od wojen i konfliktów, 
ale także od strachu generowanego przez coraz bardziej wy-
rafinowaną i śmiercionośną broń wojenną. Pokój to nie tylko 
brak wojny; to także wzajemne zaufanie między narodami: 
zaufanie, które przejawia się i jest demonstrowane poprzez 
konstruktywne negocjacje mające na celu zakończenie wyści-
gu zbrojeń i odblokowanie ogromnych zasobów, które mogą 
posłużyć do złagodzenia ubóstwa i wyżywienia milionów lu-
dzi. Wizja przyszłości jest niezbędną cechą wszystkich, którzy 
działają na rzecz pokoju. Wasz wielki naród jest powołany do 
realizacji tych wizji przyszłości, podobnie jak wszystkie narody 
świata. Ta cecha pozwala przywódcom poświęcić się konkret-
nym programom niezbędnym dla pokoju na świecie – progra-
mom sprawiedliwości i rozwoju, działaniom na rzecz obrony 
i ochrony ludzkiego życia, a także inicjatywom promującym 
prawa człowieka. Z drugiej strony, wszystko co szkodzi, osła-
bia lub poniża godność człowieka, w jakiejkolwiek formie, 
zagraża sprawie jednostki i tym samym pokojowi na świecie. 
(…) Z wiarą w Boga i przekonaniem o powszechnej solidarno-
ści ludzkiej, niech Ameryka posuwa się naprzód w tym prze-



166 5 Adam Sejbuk CM

łomowym momencie historii, umacniając należną jej pozycję 
w służbie światowemu pokojowi2.

Papież wyraźnie podkreślał, że to właśnie przywódcy państw są 
odpowiedzialni za pokój na świecie, który rozumie nie tylko jako zaże-
gnanie konfliktów zbrojnych, ale także zaufanie między narodami i ich 
troskę o wspólne dobro, dostatek i bezpieczeństwo. Słowa te koncen-
trują się na najważniejszych dla papieża wartościach i dyplomatycznie 
omijają wyraźne wskazanie przeciwnika światowego pokoju czy jakie-
gokolwiek winnego trwających w tym czasie konfliktów. 

Nieco inaczej sprawa przedstawiała się za kulisami oficjalnego spo-
tkania. Według relacji Billa Clarka, doradcy prezydenta Reagana do 
spraw bezpieczeństwa narodowego, w prywatnej rozmowie prezydent 
i papież poruszyli kwestię zamachów z 1981 roku3. Wspólnie przyznali, 
że cud ocalenia zawdzięczają Opatrzności i jednocześnie widzą w nim 
powierzoną sobie „duchową misję – szczególną rolę w boskim planie 
życia”4. A ta rola polegać miała na walce dobra ze złem, a konkretnie 
ich walce z komunistycznym imperium radzieckim. Przeświadczenie 
to przyjęło postać konkretnych działań. Obaj przywódcy mieli przy-
znać, że wspieranie „Solidarności” i destabilizacja ówczesnego polskie-
go rządu mogą rozbić „imperium komunistyczne”. Zakładali, że jeśli 
Polsce uda się zdobyć wolność i zmienić ustrój na demokratyczny, to 
inne państwa Europy Środkowo-Wschodniej również zdecydują się 
pójść tą drogą. Od tego czasu rozpoczęło się ścisłe partnerstwo Białego 
Domu i Stolicy Apostolskiej – według nieoficjalnych źródeł doradca 

2 Jan Paweł II, Przemówienie do prezydenta Stanów Zjednoczonych Ameryki Ronal-
da Reagana 27 czerwca 1982 roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-
-ii/it/speeches/1982/june/documents/hf_jp-ii_spe_19820607_presidente-re-
agan.html (dostęp: 22.07.2025).

3 Ronald Reagan został postrzelony 30 marca 1981 roku, natomiast 13 maja tego 
samego roku miał miejsce zamach na Jana Pawła II.

4 P. Kengor, Papież i Prezydent, Bellona, Warszawa 2018, s. 337.



1675Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

prezydenta do spraw bezpieczeństwa narodowego i nuncjusz apostol-
ski spotykali się niemal co tydzień5. 

Rok później, 16 czerwca 1983 roku, Jan Paweł II udał się w drugą 
pielgrzymkę do Polski. Podczas spotkania z władzami komunistyczny-
mi z Wojciechem Jaruzelskim na czele mówił:

Szanowny Panie Generale, Szanowny Panie Przewodniczący 
Rady Państwa, Szanowni Panowie! (…) Pamięć straszliwych 
doświadczeń wojny, jakie stały się udziałem Polaków i innych 
narodów Europy, przynagla do ponowienia gorącego apelu na 
rzecz pokoju, aby nie był on zakłócony lub narażany na nie-
bezpieczeństwo, a w szczególności, aby jak najszybciej i w spo-
sób skuteczny zastosowane zostały środki zaradcze, to znaczy 
rzetelne i konstruktywne negocjacje dla zażegnania groźnego 
wyścigu zbrojeń. (…) I chociaż życie w Ojczyźnie od 13 grud-
nia 1981 roku zostało poddane surowym rygorom stanu wo-
jennego, który został zawieszony od początku bieżącego roku 
– to przecież nie przestaję ufać, że owa zapowiadana wielokrot-
nie odnowa społeczna według zasad wypracowanych w takim 
trudzie w przełomowych dniach sierpnia 1980 roku i zawarta 
w porozumieniach, dojdzie stopniowo do skutku. (…) Powra-
cam jeszcze raz do słów Pawła VI: „Polska dostatnia i szczęśliwa 
jest w interesie pokoju i dobrej współpracy między narodami 
Europy”. Jako syn ziemi polskiej czynię te słowa w szczególny 
sposób moim własnym życzeniem dla Narodu i Państwa. To 
życzenie skierowuję równocześnie do przedstawicieli Wła-
dzy oraz do całego społeczeństwa. Gorąco pragnę, aby Polska 
miała zawsze właściwe sobie miejsce pośród narodów Europy, 
pomiędzy Wschodem a Zachodem. Gorąco pragnę, aby na 
nowo zaistniały warunki owej „dobrej współpracy” z wszyst-
kimi narodami zachodnimi na naszym kontynencie, jako też 

5 P. Kengor, Papież i Prezydent, s. 336–345.



168 5 Adam Sejbuk CM

na kontynencie amerykańskim, przede wszystkim, gdy chodzi 
o Stany Zjednoczone Ameryki Północnej, gdzie tyle milionów 
obywateli jest polskiego pochodzenia. Jestem głęboko przeko-
nany, że takie warunki mogą zaistnieć. To także jest jedno z za-
dań dialogu – dialogu międzynarodowego – na rzecz pokoju 
we współczesnym świecie. (…) Dołączam wyrazy szacunku dla 
wszystkich dostojnych przedstawicieli Władzy i zarazem dla 
każdego wedle sprawowanego urzędu, wedle piastowanej god-
ności, oraz wedle tej odpowiedzialności, jaka na każdym z Was, 
Szanowni Panowie, ciąży wobec historii i własnego sumienia6. 

Tak samo jak w przemówieniu do Reagana, tak i tutaj papież za-
znaczał, że władza to odpowiedzialność za powierzonych obywateli. 
Ale w słowach tych widać wyraźnie upomnienie i odwołanie się do 
sumienia władz państwowych, szczególnie w kontekście stanu wo-
jennego. Jan Paweł II wzywał do zaprowadzania pokoju, ale także do 
podjęcia dialogu na arenie międzynarodowej, w tym – najważniejsze-
go z punktu widzenia zimnej wojny – ze Stanami Zjednoczonymi, co 
z pewnością musiało wywoływać sprzeciw komunistów, którzy przy-
słuchiwali się uważnie każdemu słowu papieża – a ten nieustannie 
mówił Polakom o godności, niepodległości, wolności i suwerennym 
państwie oraz o swoim braterstwie w cierpieniu i krzywdzie narodu. 
W odpowiedzi dygnitarze państwowi protestowali, utrudniali piel-
grzymkę, usuwając z jej trasy niektóre miasta (m.in. Szczecin, Łódź, 
Lublin) i miejsca (m.in. pomnik Ofiar Czerwca 1956 w Poznaniu) 
oraz interweniowali u hierarchów kościelnych: „Treść homilii [wygło-
szonych przez papieża] do młodzieży traktujemy jako wezwanie do 
buntu i wojny religijnej. Czy Kościół chce awantury i wojny religij-
nej w Polsce? Władze udowodniły 13 grudnia 1981 r., że są w stanie 
6 Jan Paweł II, Przemówienie do władz państwowych w Belwederze 17 czerwca 1983 

roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/speeches/1983/june/do-
cuments/hf_jp-ii_spe_19830617_autorita-statali.html (dostęp: 22.07.2025).



1695Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

skutecznie przeciwstawiać się wszelkim próbom destabilizacji ustroju 
i państwa. Rząd zastrzega sobie prawo do wprowadzenia korekt do 
programu wizyty”7. 

Podczas ostatniego dnia pielgrzymki doszło do jeszcze jedne-
go, wydaje się najważniejszego, spotkania z politykiem. 23 czerwca 
w schronisku na Polanie Chochołowskiej Jan Paweł II rozmawiał z Le-
chem Wałęsą. Według relacji Stanisława Dziwisza „papież powiedział 
Wałęsie, że modli się za niego codziennie, a także za wszystkich męż-
czyzn i kobiety z Solidarności”8. Najistotniejszy był tu sam fakt spo-
tkania obu mężczyzn, ponieważ pokazywał społeczeństwu, że papież 
wspiera opozycję w walce o wolność, a władzom komunistycznym, że 
ta opozycja wciąż istnieje i działa. Instytut Pamięci Narodowej odno-
towuje, że tego samego dnia, na prośbę Ojca Świętego doszło do spo-
tkania z Wojciechem Jaruzelskim na Wawelu. Dokładna treść tej roz-
mowy nie jest znana, natomiast według świadków miała ona „burzliwy 
przebieg, a Jan Paweł II wzywał I sekretarza KC PZPR do zaprzestania 
represji i podjęcia rozmów z liderami Solidarności”9.

Rola papieża w dialogu między komunistami a opozycją demo-
kratyczną trwała właściwie nieprzerwanie. 6 czerwca 1987 roku Jan 
Paweł II ponownie spotkał się z Reaganem w Watykanie. W prywat-
nej rozmowie poruszyli temat stosunków amerykańsko-radzieckich, 
sekretarza Michaiła Gorbaczowa i negocjacji w sprawie ograniczenia 
zbrojeń atomowych10. Natomiast w publicznych przemówieniach obaj 

7 Są to słowa prof. Adama Łopatki, członka Centralnej Komisji Rewizyjnej PZPR, 
wypowiedziane do kardynała Franciszka Macharskiego i arcybiskupa Bronisła-
wa Dąbrowskiego. R. Łatka, Wstęp 1983, https://drugapielgrzymka.ipn.gov.pl/
jp3/wstep/92688,Wstep-1983.html (dostęp: 23.07.2025).

8 P. Kengor, Papież i Prezydent, s. 383.
9 R. Łatka, Wstęp 1983, https://drugapielgrzymka.ipn.gov.pl/jp3/wstep/92688,

Wstep-1983.html (dostęp: 23.07.2025).
10 Por. P. Kengor, Papież i Prezydent, s. 506.



170 5 Adam Sejbuk CM

nawoływali do zaprowadzenia światowego pokoju, przy czym prezy-
dent Reagan mówił o Polsce jako o kraju posiadającym „potęgę siły 
duchowej, jednoczącej ludzi w nadziei”11. Krótko po tym spotkaniu, 
bo już dwa dni później, 8 czerwca 1987 roku Jan Paweł II rozpoczął 
III pielgrzymkę do Polski. W czasie spotkanie z władzami państwa na 
Zamku Królewskim w Warszawie padły z jego ust dosadne słowa:

(…) Wymowa Karty Praw Człowieka jest jednoznaczna. Jeśli 
chcecie zachować pokój, pamiętajcie o człowieku. Pamiętajcie 
o jego prawach, które są niezbywalne, bo wynikają z samego 
człowieczeństwa każdej ludzkiej osoby. Pamiętajcie między 
innymi o jego prawie do wolności religijnej, stowarzyszania 
się i wypowiadania swoich poglądów. Pamiętajcie o jego god-
ności, w której muszą się spotykać poczynania wszystkich 
społeczeństw i społeczności. Wtedy bowiem wszystkie one: 
społeczności, społeczeństwa, narody, państwa żyją pełnym, au-
tentycznie ludzkim życiem, kiedy godność człowieka, każdego 
człowieka, nie przestaje ukierunkowywać od samych podstaw 
ich bytowania i działalności. Wszelkie naruszenie i nieposza-
nowanie praw człowieka stanowi zagrożenie dla pokoju. (…) 
Tylko wówczas naród żyje autentycznie własnym życiem, gdy 
w całej organizacji życia państwowego stwierdza swoją pod-
miotowość. Stwierdza, że jest gospodarzem w swoim domu. 
Że współstanowi przez swoją pracę, przez swój wkład. (…) To 
ma z kolei podstawowe znaczenie dla całej narodowej ekono-
mii. Ekonomia – jak i praca – jest dla człowieka, a nie człowiek 
dla pracy, nie człowiek dla ekonomii. (…) Człowiek zawsze jest 
pierwszy. (…) Słusznie możemy sądzić, że przyszły los ludzko-
ści leży w ręku tych, którzy potrafią podać następnym poko-
leniom motywy życia i nadziei. (…) W duchu tychże samych 
„motywów życia i nadziei” wyrażam moje życzenie pod adre-

11 P. Kengor, Papież i Prezydent, s. 508.



1715Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

sem wszystkich, którzy sprawując władzę, posiadają zarazem 
szczególną odpowiedzialność za ten współczesny etap dziejów 
naszego Narodu. Składam te życzenia na ręce Pana Przewodni-
czącego Rady Państwa12.

Słowa o Karcie Praw Człowieka brzmiały niemal jak ostrzeżenie 
– nie będzie pokoju bez poszanowania godności człowieka, ponieważ 
to człowiek jest na pierwszym miejscu. Ponownie państwowy Urząd 
do Spraw Wyznań ocenił wypowiedzi i charakter papieskiej wizyty 
jako niebezpieczne w dalszej perspektywie czasowej. Uznał również 
zachowanie papieża wobec Wojciecha Jaruzelskiego za oschłe, a jego 
uprzejmość za wyjątkowo chłodną, co miało być widocznym kontra-
stem w postawie Jana Pawła II wobec prezydentów innych państw13.

We wrześniu tego samego roku papież odbył pielgrzymkę do Sta-
nów Zjednoczonych, gdzie po raz kolejny spotkał się z Reaganem. Po-
nownie rozmawiali o światowym pokoju, o roli swoich narodów w jego 
zaprowadzaniu oraz o negocjacjach dotyczących traktatu INF o roz-
brojeniu amerykańsko-radzieckim, który został podpisany kilka mie-
sięcy później. Zresztą wydarzenia na arenie międzynarodowej nabrały 
rozpędu. W Rosji Gorbaczow pozwolił na otwarcie cerkwi i umiarko-
waną wolność religijną. 4 kwietnia 1989 roku w Polsce partia komu-
nistyczna usankcjonowała wolne wybory parlamentarne, w których 
„Solidarność” zdobyła 99% wszystkich dostępnych miejsc w Sejmie. 
9 listopada 1989 roku runął mur berliński, symbol żelaznej kurtyny, 

12 Jan Paweł II, Przemówienie do władz Polskiej Rzeczpospolitej Ludowej na Zamku 
Królewskim w Warszawie 8 czerwca 1987 roku, https://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/pl/speeches/1987/june/documents/hf_jp-ii_spe_19870608_au-
torita-varsavia.html (dostęp: 24.07.2025).

13 E. Kotowski, Notatka dyrektora zespołu Urzędu do Spraw Wyznań dotycząca oce-
ny przebiegu pierwszego dnia III-ej wizyty Jana Pawła II w Polsce z 9 czerwca 1987 
roku, dokument dostępny w zbiorach IPN, https://trzeciapielgrzymka.ipn.gov.
pl/jp2/dokumenty/etapy/631,Warszawa-8-VI.html (dostęp: 24.07.2025).



172 5 Adam Sejbuk CM

a 1 grudnia Gorbaczow uścisnął dłoń Jana Pawła II w Watykanie. Było 
to wydarzenie niezwykłe, ponieważ jeszcze nigdy do tej pory żaden 
radziecki przywódca nie spotkał się z papieżem. Rozmawiano wtedy 
o wolności sumienia, wyznania i fundamentalnych prawach człowie-
ka. Gorbaczow stwierdził nawet, że zmieniające się stosunki między 
Związkiem Radzieckim a Watykanem mogą niebawem umożliwić 
papieżowi odwiedzenie ZSRR. Do tego jednak nie doszło, natomiast 
sam fakt zaproszenia do ZSRR był bez precedensu14. Według Weigla 
spotkanie to było symbolicznym momentem kapitulacji komunizmu 
i końcem wojny pomiędzy partią a papieżem15. W grudniu 1990 roku 
Lech Wałęsa wygrał pierwsze wolne wybory prezydenckie i umownie 
zakończył okres komunizmu w Polsce. Jan Paweł II odegrał w tym pro-
cesie znaczącą rolę. Nieustannie zabiegał o sprawiedliwość społeczną, 
odwołując się w kontakcie z rywalizującymi obozami do konieczności 
zabiegania o pokój na świecie oraz poszanowania godności każdego 
człowieka.

2. Jan Paweł II wobec polityków zaangażowanych w międzynarodowe 
konflikty zbrojne

2.1. Wojna Tutsi i Hutu
Pontyfikat papieża to także czas istotnych działań zbrojnych. 

W czasie 49. podróży apostolskiej Jan Paweł II odwiedził m.in. Burun-
di (5–7 września 1990 roku) i Rwandę (7–9 września 1990 roku). 
W tym czasie na terenie obejmującym oba państwa eskalował konflikt 
między Hutu i Tutsi – dwiema głównymi grupami etnicznymi regio-
nu, między którymi dochodziło już do bratobójczych masakr (w 1965 

14 P. Kengor, Papież i Prezydent, s. 552–557.
15 G. Weigel, Kres i początek, s. 195.



1735Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

i 1972 roku). W czasie mowy powitalnej wygłoszonej 5 września 
1990 roku na płycie międzynarodowego portu lotniczego Bujumbu-
ra w Burundi papież przemawiał m.in. do obecnego tam prezydenta 
Pierra Buyoya oraz przedstawicieli władz Burundi:

Pragnę lepiej poznać ten naród i jego piękne dziedzictwo; was, 
którzy mówicie tym samym językiem, dzielicie te same zwycza-
je, trwałe tradycje rodzinne i praktykujecie szeroką gościnność.
 (…) Spotykając się z wami w waszej ojczyźnie, pragnę być dla 
was posłańcem zaufania i pokoju, idąc za Chrystusem, który 
ofiarował pokój swoim przyjaciołom jako najcenniejszy dar. 
Myślę o próbach, które naznaczyły wasz lud, o trudnościach, 
które rozdarły wasze społeczności i zraniły zbyt wiele rodzin. 
Teraz droga do pojednania i harmonii otworzyła się przed 
wami. Jesteście jej oddani; przyspieszcie kroku i niech nikt nie 
waha się dołączyć do braterskiej drogi, aby wasze wzgórza ni-
gdy więcej nie ujrzały podziałów i przemocy!
 (…) Umacniajcie waszą jedność, nie rezygnacją czy nieufno-
ścią, lecz mocno ją zakorzeniając poprzez pojednanie i prze-
baczenie. Niektórym może się to wydawać nie do pokonania, 
ponieważ rany wciąż bolą. Jak o nich zapomnieć: Wasze peł-
ne pojednanie nie polega na zapomnieniu przeszłości. Musi-
cie spojrzeć na nią uczciwie, musicie odnaleźć siebie na nowo 
i wspólnie przezwyciężyć to, co was podzieliło, aby zbudować 
nową jedność.
 (…) A ponieważ wszyscy jesteśmy stworzeniami umiłowa-
nymi przez Boga, wszyscy jesteśmy braćmi. Wtedy będziemy 
mogli żyć na tej samej ziemi, dzielić to samo jedzenie i to samo 
wykształcenie16.

16 Jan Paweł II, Przemówienie podczas ceremonii powitalnej na międzynarodowym 
porcie lotniczym Bujumbura (Burundi) 5 września 1990 roku, https://www.va-
tican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/september/documents/hf_jp-
-ii_spe_19900905_arrivo-burundi.html (dostęp: 10.07.2025).



174 5 Adam Sejbuk CM

Papież unika słów niosących podział, nie przywołuje nawet nazw 
skonfliktowanych grup. Traktuje słuchaczy jako jeden naród, braci 
i siostry, którzy zamieszkują tę samą ziemię, posługują się jednym języ-
kiem, mają wspólne zwyczaje i tradycje. Jako cel przedstawia jedność, 
wartość zapewniającą pokój, do której można dotrzeć przez przeba-
czenie i pojednanie. Mimo napiętej sytuacji politycznej nie ma w tym 
dyskursie podziału na oprawców i ofiary, nie ma wyliczania win, jest 
natomiast budowanie wspólnoty. 

W podobnym tonie dwa dni później Jan Paweł II żegnał prezyden-
ta i naród Burundi:

Ludu Burundi, przed wami ogromne zadania. Nie zatrzymuj-
cie się na drodze, która prowadzi do prawdziwie braterskiego 
pojednania i jedności (…). Dbajcie o poszanowanie prawa każ-
dego człowieka do życia w wolności i ufności w swoją przy-
szłość. Umacniajcie pokój na ziemi, którą zamieszkujecie17.

Następnym punktem papieskiej podróży była Rwanda, gdzie 
7 września papież skierował następujące słowa do prezydenta Juvénala 
Habyarimana oraz przedstawicieli ówczesnego rządu: 

Cieszę się, że mogę z wami świętować wiarę chrzcielną, któ-
ra nas jednoczy. W waszych twarzach odkrywam obraz Boga, 
naszego Ojca, który pragnie zjednoczyć ludzi w jedną wielką 
rodzinę. (…) Gorąco pragnę, aby moja wizyta była dla wszyst-
kich katolików w tym kraju okazją do jeszcze większego uświa-
domienia sobie ich osobistej odpowiedzialności jako chrześci-
jan, w Kościele i w społeczeństwie Rwandy. Niech hojnie żyją 

17 Jan Paweł II, Przemówienie podczas ceremonii pożegnalnej na międzynarodowym 
porcie lotniczym Bujumbura (Burundi) 5 września 1990 roku, https://www.va-
tican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/september/documents/hf_jp-
-ii_spe_19900907_congedo-burundi.html (dostęp: 10.07.2025).



1755Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

swoją wiarą w codziennych relacjach i promieniują miłością 
Chrystusa na otaczających ich ludzi!18

W całym przemówieniu trudno dostrzec wątki polityczne. Mimo 
że zostało skierowane do prezydenta i władz państwa, zostają oni ze-
stawieni na równi z innymi obywatelami. Podobnie jak w Burundi, tak 
i tutaj Jan Paweł II podkreśla rolę jedności, odwołując się do danego 
wszystkim daru dziecięctwa Bożego, które czyni braćmi. Prezydenci 
obu krajów należeli do dwóch różnych, zwaśnionych grup etnicznych. 
Podział ten nie istnieje jednak w słowach papieża. Z równą otwarto-
ścią traktuje on obu przywódców i nawiązuje nie do powierzonej im 
władzy, ale do ich człowieczeństwa, współczucia oraz troski o naród. 
Zresztą podczas wizyty w rezydencji prezydenta Rwandy, villaggio 
„Urugwiro”, papież zwrócił się do niego i jego współpracowników jako 
do wspólnoty: „Macie różne role i obowiązki: wszystko to przyczynia 
się do wspólnego dobra wszystkich waszych współobywateli, wszyst-
kich was, Rwandyjczyków i Rwandyjek”19. Również w czasie mowy 
pożegnalnej nawoływał do braterstwa i zjednoczenia, podkreślając do-
niosłą rolę prezydenta w tym procesie:

Umacniajcie wasze braterskie więzi jedności i komunii kościel-
nej! (…) Współpracujcie z Bogiem w Jego wielkim planie, który 
ma na celu zjednoczenie wszystkich ludzi w rodzinie, w której 
będziemy się kochać i pomagać sobie nawzajem, dla tej samej 
wspólnoty przeznaczenia. (…) Oby każdy człowiek, kierując 
się własnym sumieniem, szukał tego, co słuszne, szanując jed-

18 Jan Paweł II, Przemówienie podczas ceremonii powitalnej na międzynarodowym 
porcie lotniczym „Grégoire Kayibanda” w Kigali (Rwanda) 7 września 1990 roku, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/september/
documents/hf_jp-ii_spe_19900907_arrivo-rwanda.html (dostęp: 10.07.2025).

19  Jan Paweł II, Przemówienie podczas wizyty w villaggio „Urugwiro” 7 września 1990 
roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1990/septem-
ber/documents/hf_jp-ii_spe_19900907_urugwiro.html (dostęp: 10.07.2025).



176 5 Adam Sejbuk CM

nocześnie prawa innych! (…) Panie Prezydencie, ponawiam 
moje podziękowania i życzę Panu pomyślnego wypełniania 
Pańskiej wzniosłej misji20.

Z przytoczonych wypowiedzi wyłania się obraz papieża, który jest 
otwarty na przywódców i rządy będących w konflikcie państw, próbu-
jącego zatrzeć podziały i wzajemną nienawiść wizją jedności, wspólne-
go pochodzenia, jednej ziemi i braterskiej miłości. Z dyplomatycznym 
taktem uświadamia rządzącym, że ich stanowisko wiąże się z wielkim 
zadaniem i jeszcze większą odpowiedzialnością za powierzony naród, 
a jednocześnie przedstawia chrześcijańską antropologię stawiającą 
wszystkich ludzi na równi ze względu na niezbywalną wartość każdej 
istoty ludzkiej.

Trudno jednoznacznie określić polityczny wpływ papieskiej wizy-
ty w Burundi i Rwandzie. Niespełna miesiąc później, 1 października 
1990 roku, Rwanda stanęła w ogniu wojny domowej, która była prelu-
dium do bratobójczego ludobójstwa w 1994 roku. Jan Paweł II wielo-
krotnie wspominał o tym konflikcie, nawołując do zaprzestania rzezi 
i zaprowadzenia pokoju21. Z całą pewnością można jednak stwierdzić, 
20 Jan Paweł II, Przemówienie podczas ceremonii pożegnalnej na międzynarodowym 

porcie lotniczym „Grégoire Kayibanda” w Kigali (Rwanda) 9 września 1990 roku, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/septem ber/do-
cuments/hf_jp-ii_spe_19900909_congedo-rwanda.html (dostęp: 10.07.2025).

21 „Niech Pan natchnie wszystkich postanowieniem pokoju, pojednania i przeba-
czenia! Również w Rwandzie, gdzie dopiero niedawno podjęto próbę rozwią-
zania trwających od lat gorzkich waśni, odżył okrutny konflikt zbrojny. Przy-
wódcom tego drogiego narodu mówię: nie niszczcie w ten sposób nadziei, która 
może zrodzić się jedynie z dialogu na rzecz pojednania narodowego. Jestem bli-
sko niewinnej ludności, która z powodu konfliktów etnicznych i grabieży zmu-
szona jest opuścić swoją ziemię. Modlę się za tych, którzy cierpią i opłakują swoje 
ofiary, i ponawiam serdeczne zaproszenie do stron konfliktu, aby wznowiły dia-
log: nie ma innej drogi do osiągnięcia pokoju!”. Jan Paweł II, Anioł Pański, 21 lu-
tego 1993 roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/angelus/1993/
documents/hf_jp-ii_ang_19930221.html (dostęp: 10.07.2025).



1775Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

że papież od początku nazywał konflikt zbrojny w Rwandzie ludo-
bójstwem, czego długo nie chcieli zrobić ani światowi politycy, ani 
przedstawiciele ONZ, ani reprezentanci mediów22. Choć już nie twa-
rzą w twarz, papież zwracał się w tej kwestii do poznanych osobiście 
rządzących Rwandą:

Z głębokim smutkiem zapraszam Was również do serdecznej 
i żarliwej modlitwy za Rwandę. Tragedia tych narodów wydaje 
się nieustająca: barbarzyństwo, zemsta, morderstwa, przelana 
krew niewinnych, horror i śmierć. Wzywam wszystkich odpo-
wiedzialnych do podjęcia hojnych i skutecznych działań w celu 
powstrzymania tego ludobójstwa. Nadszedł czas braterstwa! 
Nadszedł czas pojednania!23

Rzeź została powstrzymana po ponad 100 dniach przez Rwandyj-
ski Front Patriotyczny, który rozbroił walczące bojówki przy wspar-
ciu sił ONZ. Nie zatrzymało to jednak całkowicie nienawiści i aktów 
zemsty, a w masakry na tle etnicznym zamieszani byli także katoliccy 
duchowni. Jan Paweł II natomiast wciąż nawoływał do wzajemnego 
przebaczenia i wprowadzenia pokoju i zjednoczenia na drodze dialo-
gu24. W tym kontekście można przywołać także rolę kardynała Rogera 
Etchegaraya, osobistego przedstawiciela Jana Pawła II w czasie konflik-

22 Jan Paweł II, Audiencja generalna, 27 kwietnia 1994 roku, https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1994/documents/hf_jp-ii_
aud_19940427.html (dostęp: 10.07.2025).

23 Jan Paweł II, Audiencja generalna, 27 kwietnia 1994 roku.
24 W dokumencie Ecclesia in Africa Jan Paweł II również wraca do kwestii pokoju 

między narodami w kontekście różnorodności kulturowej i etnicznej w Afryce: 
„Wiemy, że choć rozwija się dziś cywilizacja „światowej wioski”, w Afryce — po-
dobnie jak w innych częściach świata — duch dialogu, pokoju i pojednania nie 
zamieszkał jeszcze bynajmniej w sercach wszystkich ludzi. W relacjach między 
ludźmi nadal zbyt wiele jest wojen, konfliktów, rasizmu i ksenofobii”. Jan Pa-
weł II, Posynodalna adhortacja apostolska Ecclesia in Africa o Kościele w Afryce 
i jego misji ewangelizacyjnej u progu roku 2000, 14 września 1995, nr 79.



178 5 Adam Sejbuk CM

tu. Nie pełnił on roli oficjalnego wysłannika Watykanu, co pozwalało 
na bezpośredni dostęp do zwaśnionych stron bez zaangażowania po 
którejkolwiek z nich. Jak zwraca uwagę George Weigel,

(…) [kardynał] wkraczał na scenę konfliktu międzynarodowe-
go lub wojny domowej na prośbę Jana Pawła II, by przedstawić 
troskę papieża o ludzi biorących w nich udział. (…) Nie była to 
polityka w ścisłym rozumieniu tego słowa. Był to, jak wyraził 
się kiedyś kardynał «wzmocnienie i przedłużenie misji ducho-
wej Jana Pawła II, który pragnie być obecny w konfliktach jako 
narzędzie pojednania. Jan Paweł, powiedział Etchegaray, to 
człowiek „ponad – nie poza – polityką”. Jest to, według innego 
sformułowania Etchegaraya, „polityka obecności”, która może 
niejednokrotnie zdziałać więcej dla zapoczątkowania potrzeb-
nego dialogu niż oficjalna dyplomacja25.

Sformułowanie Etchegaraya o papieskiej „polityce obecności” 
wydaje się trafnie charakteryzować dialogiczną postawę Jana Pawła II 
w stosunku do przywódców politycznych, zwłaszcza w kontekście 
trwających konfliktów zbrojnych. 

1.2. Wojna w Iraku 
2 sierpnia 1990 roku Irak dokonał zbrojnego najazdu na Kuwejt, 

co zapoczątkowało I wojnę w Zatoce Perskiej. Przywódcy państw nie-
mal całego świata jednomyślnie potępili ten atak, stawiając Saddamo-
wi Husseinowi ultimatum – wycofanie wojsk irackich z Kuwejtu do 
15 stycznia 1991 roku pod groźbą rozpoczęcia operacji wojskowych. 
Już wtedy Hussein uznawany był za zbrodniarza wojennego, m.in. za 
sprawą wykorzystywania broni chemicznej podczas wojny z Iranem. 

25 G. Weigel, Świadek nadziei. Biografia papieża Jana Pawła II, Znak, Kraków 
2002, s. 641. 



1795Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

Mimo to, ostatniego dnia przed upływem ultimatum Jan Paweł II 
przekazał wiadomość irackiemu dyktatorowi:

Jestem głęboko zaniepokojony tragicznymi konsekwencja-
mi, jakie może przynieść sytuacja w regionie Zatoki Perskiej, 
i czuję się w obowiązku zwrócić się do Pana i powtórzyć to, co 
– wyrażając uczucia milionów ludzi – miałem już okazję po-
wiedzieć w ostatnich dniach i miesiącach. Żadnego problemu 
międzynarodowego nie da się odpowiednio i godnie rozwią-
zać, uciekając się do broni, a doświadczenie uczy całą ludzkość, 
że wojna, oprócz tego, że powoduje wiele ofiar, stwarza sytu-
acje poważnej niesprawiedliwości, które z kolei stanowią silną 
pokusę do dalszego uciekania się do przemocy. Wszyscy mo-
żemy sobie wyobrazić tragiczne konsekwencje, jakie konflikt 
zbrojny w regionie Zatoki Perskiej miałby dla tysięcy waszych 
współobywateli, dla waszego kraju i dla całego regionu, jeśli 
nie dla całego świata. Szczerze mam nadzieję i gorąco błagam 
Miłosiernego Boga, aby wszystkie zaangażowane strony nadal 
mogły znaleźć, poprzez szczery i owocny dialog, sposób na 
uniknięcie takiej katastrofy. Drogą tą można podążać tylko 
wtedy, gdy każda z nich kieruje się autentycznym pragnieniem 
pokoju i sprawiedliwości. Ufam, że również Pan, Panie Prezy-
dencie, podejmie najwłaściwsze decyzje i odważne działania, 
które mogą być początkiem prawdziwej drogi pokoju. Jak po-
wiedziałem publicznie w zeszłą niedzielę, okazanie Pańskiej 
gotowości z pewnością przyniesie Panu zaszczyt przed Pań-
skim ukochanym krajem, regionem i całym światem. W tych 
dramatycznych godzinach modlę się, aby Bóg oświecił Pana 
i dał Panu siłę do podjęcia hojnego gestu, który zapobiegnie 
wojnie: byłby to wielki krok naprzód w historii, gdyż ozna-
czałby zwycięstwo międzynarodowej sprawiedliwości i triumf 
pokoju, do którego dążą wszyscy ludzie dobrej woli26.

26 Jan Paweł II, Wiadomość do Jego Ekscelencji Saddama Husseina prezydenta Iraku 
oraz do Jego Ekscelencji George’a Busha prezydenta Stanów Zjednoczonych Ame-



180 5 Adam Sejbuk CM

Papież nie odwołuje się do zbrodni i win adresata, nie ocenia ani 
nie piętnuje. Odnosi się do prezydenta z szacunkiem, a jednocześnie 
ze stanowczością i naciskiem. Zamiast przywoływać przeszłość, zary-
sowuje dwa obrazy przyszłości: konflikt zbrojny, którego tragicznymi 
konsekwencjami będą śmierć, przemoc i niesprawiedliwość, oraz dro-
gę pokoju i sprawiedliwości, która może zaistnieć dzięki podjęciu dia-
logu. Jan Paweł II składa w ręce Husseina wybór jednej z tych dróg, ale 
wyraźnie zarysowuje zasługi, które staną się jego udziałem, jeśli wybie-
rze tę właściwą: zaszczyt przed własnym krajem i całym światem, hoj-
ność gestu, dokonanie wielkiego kroku w historii oraz zaprowadzenie 
pokoju. Słowa te można uznać za przejaw sprawnej retoryki i dyplo-
macji, ale są one przede wszystkim wyrazem niezmiennego pragnienia 
pokoju, o który papież nieustannie zabiegał, tym bardziej, że tego sa-
mego dnia Jan Paweł II zwrócił się także do drugiej strony konfliktu, 
reprezentowanej przez George’a H.W. Busha: 

Czuję się w obowiązku zwrócić się do Pana, jako Głowy Pań-
stwa najbardziej zaangażowanego pod względem personelu 
i zasobów w trwającą operację wojskową w regionie Zatoki 
Perskiej. W ostatnich dniach, interpretując uczucia i obawy 
milionów ludzi, podkreślałem tragiczne konsekwencje, jakie 
może przynieść wojna w tym regionie. Pragnę teraz ponow-
nie wyrazić moje głębokie przekonanie, że wojna raczej nie 
przyniesie odpowiedniego rozwiązania problemów między-
narodowych i że nawet gdyby udało się tymczasowo zaradzić 
niesprawiedliwej sytuacji, konsekwencje, jakie najprawdopo-
dobniej by z niej wynikły, byłyby druzgocące i tragiczne. Panie 
Prezydencie, jestem przekonany, że wraz z Pańskimi kolegami, 
starannie rozważył Pan wszystkie te czynniki i nie szczędzi Pan 

ryki z 15 stycznia 1991 roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/
speeches/1991/january/documents/hf_jp-ii_spe_19910115_saddam-hussein-
-bush.html (dostęp: 12.07.2025).



1815Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

dalszych wysiłków, aby uniknąć decyzji, które byłyby nieod-
wracalne i przyniosłyby cierpienie tysiącom rodzin Pańskich 
współobywateli oraz tak wielu narodom Bliskiego Wschodu. 
W tych ostatnich godzinach, dzielących nas od terminu wy-
znaczonego przez Radę Bezpieczeństwa ONZ, szczerze mam 
nadzieję i z żarliwą wiarą zwracam się do Pana, że pokój wciąż 
można ocalić. Mam nadzieję, że dzięki najwyższemu wysiłko-
wi dialogu uda się przywrócić suwerenność narodowi Kuwejtu 
i że porządek międzynarodowy, będący podstawą współistnie-
nia narodów prawdziwie godnych człowieczeństwa, zostanie 
przywrócony w regionie Zatoki Perskiej i na całym Bliskim 
Wschodzie. Proszę o obfite Boże błogosławieństwo dla was 
i w tym momencie wielkiej odpowiedzialności przed waszym 
krajem i przed historią modlę się przede wszystkim o to, aby 
Bóg oświecił was, abyście mogli podejmować decyzje, które 
będą naprawdę służyć dobru waszych współobywateli i całej 
społeczności międzynarodowej27.

Wyraźnie widać, że Jan Paweł II zwraca się do Busha w ten sam, 
pełen szacunku sposób, co do Husseina. I również jego prosi o utrzy-
manie pokoju, zarysowując dwie wizje przyszłości. W tej wypowiedzi 
znajduje się jednak interesujący fragment: „nawet gdyby udało się 
tymczasowo zaradzić niesprawiedliwej sytuacji, konsekwencje, jakie 
najprawdopodobniej by z niej wynikły, byłyby druzgocące i tragicz-
ne”28. Oznacza to, że według papieża grożąca Zatoce Perskiej wojna 
nie spełnia warunków interwencji humanitarnej29, choć pozornie 
27 Jan Paweł II, Wiadomość do Jego Ekscelencji Saddama Husseina prezydenta Iraku 

oraz do Jego Ekscelencji George’a Busha prezydenta Stanów Zjednoczonych Amery-
ki z 15 stycznia 1991 roku.

28 Jan Paweł II, Wiadomość do Jego Ekscelencji Saddama Husseina prezydenta Iraku 
oraz do Jego Ekscelencji George’a Busha prezydenta Stanów Zjednoczonych Amery-
ki z 15 stycznia 1991 roku.

29 W książce Papieże a wojna Andrea Gianelli i Andrea Tornielli opisują cztery 
warunki interwencji humanitarnej zwanej też „słuszną wojną”, którymi kierował 



182 5 Adam Sejbuk CM

może wydawać się, że niesie ze sobą korzyści. I choć ostatecznie wojna 
w Zatoce Perskiej wybuchła, biskup Rzymu nie przestawał modlić się 
o pokój i wzywać do niego przywódców państw. W czasie modlitwy 
Anioł Pański mówił:

Módlmy się przede wszystkim o pokój: niech Bóg udzieli nam 
go jak najszybciej, oświecając tych, którzy sprawują władzę, 
aby przede wszystkim porzucili tę niegodną człowieczeństwa 
drogę i z ufnością szukali sprawiedliwości poprzez dialog i ne-
gocjacje! Niech wysiłki tych, którzy hojnie nadal proponują 
inicjatywy na rzecz zakończenia konfliktu, zostaną uwieńczo-
ne sukcesem!30

28 lutego 1991 roku Bush ogłosił zwycięstwo i zakończenie wojny, 
a 3 marca Hussein przyjął warunki rozejmu, zrzekając się terytorium 
na rzecz Kuwejtu. Nie był to jednak koniec konfliktu. W 2003 roku 
koalicja sił międzynarodowych rozpoczęła interwencję zbrojną w Ira-
ku – określaną jako II wojna w Zatoce Perskiej – obalając rząd tworzo-
ny przez Husseina i okupując kraj przez dwa lata. Oficjalną przyczyną 
tej inwazji było rozbrojenie Iraku z broni masowego rażenia, położe-
nie kresu wspieraniu terroryzmu przez Husseina i wyzwolenie narodu 
irackiego31. Przed rozpoczęciem wojny na całym świecie dochodziło 

się Jan Paweł II: 1) tego rodzaju interwencja nie oznacza od razu działań militar-
nych; 2) jest działaniem obronnym, które ma na celu ochronę ludności i pomoc 
humanitarną oraz rozbrojenie agresora; 3) jeśli musi już przyjąć postać działania 
militarnego, nie powoduje większego zła od tego, jakie przyniosła tocząca się 
wojna; 4) prowadzona jest przez ONZ, czyli przez organizację reprezentującą 
wszystkie narody świata. Zob. A. Gianelli, A. Tornielli, Papieże a wojna, Wydaw-
nictwo M, Kraków 2006, s. 16–17.

30 Jan Paweł II, Modlitwa Anioł Pański 27 stycznia 1991 roku, https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/fr/angelus/1991/documents/hf_jp-ii_ang_19910127.
html (dostęp: 12.07.2025).

31 G. Bush, Przemówienie radiowe prezydenta George’a Busha omawiające rozpoczęcie 
operacji „Iracka wolność” z 22 marca 2003 roku, https://georgewbush-whitehouse.
archives.gov/news/releases/2003/03/20030322.html (dostęp: 13.07.2025).



1835Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

do pokojowych manifestacji i protestów przeciw tej inwazji. Również 
Jan Paweł II wielokrotnie apelował o rozwiązanie tego konfliktu za po-
mocą dialogu, nie przemocy. Już w trakcie okupacji Iraku, 4 czerwca 
2004 roku, prezydent Bush pojawił się w Watykanie. Papież skierował 
wtedy do niego słowa świadczące o wyraźnym i ciągłym sprzeciwie 
wobec trwającej wojny:

Panie Prezydencie, Pańska wizyta w Rzymie odbywa się w cza-
sie głębokiego zaniepokojenia trwającą sytuacją poważnych 
niepokojów na Bliskim Wschodzie, zarówno w Iraku, jak 
i w Ziemi Świętej. Jest Pan w pełni świadomy jednoznacznego 
stanowiska Stolicy Apostolskiej w tej sprawie, przedstawio-
nego w licznych dokumentach, w kontaktach bezpośrednich 
i pośrednich, a także w kontekście licznych działań dyploma-
tycznych podjętych od czasu Pańskiej wizyty u mnie, najpierw 
w Castel Gandolfo 23 lipca 2001 r., a następnie ponownie 
w Pałacu Apostolskim 28 maja 2002 r. Oczywistym jest, że 
wszyscy pragną, aby ta sytuacja została jak najszybciej znor-
malizowana (…) w celu zapewnienia szybkiego powrotu Iraku 
do suwerenności, w warunkach bezpieczeństwa dla wszystkich 
jego mieszkańców. (…) Z głębokim uznaniem śledzę również 
Pańskie zaangażowanie w promowanie wartości moralnych 
w społeczeństwie amerykańskim, zwłaszcza w odniesieniu do 
poszanowania życia i rodziny. (…) Panie Prezydencie, wypeł-
niając swoją wzniosłą misję służby narodowi i pokojowi na 
świecie, zapewniam Pana o moich modlitwach i z całego serca 
proszę o Boże błogosławieństwo mądrości, siły i pokoju. Niech 
Bóg obdarzy pokojem i wolnością całą ludzkość!32

32 Jan Paweł II, Przemówienie do prezydenta Stanów Zjednoczonych Ameryki Geo-
rga Busha z 4 czerwca 2004 roku, www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/
speeches/2004/june/documents/hf_jp-ii_spe_20040604_president-usa.html 
(dostęp: 13.07.2025).



184 5 Adam Sejbuk CM

Jak widać, Jan Paweł II niezmiennie zabiegał o pokój, wykorzystu-
jąc do tego różne środki, także bezpośredni kontakt z przywódcami 
zaangażowanymi w konflikty zbrojne33. Podobnie jak przed Bushem 
i Hussainem czy Buyoyem i Habyarimanem, kreślił możliwe scena-
riusze, których realizacja nie zależała od niego, ale od jego interloku-
torów. I nawet jeśli nie przynosiło to wymiernych rezultatów, należy 
podkreślić próby podejmowania dialogu także z głowami państw, 
z których polityką papież wprost się nie zgadzał. Taką postawę Jana 
Pawła II można nazwać dialogiem wytrwałym, a zabiegi dyplomatycz-
ne niestrudzonymi. 

3. Jan Paweł II i parlamentarzyści

Wśród polityków, do których kierował swoje słowa Jan Paweł II, 
byli także parlamentarzyści. W przemówieniu na Zamku Królewskim 
w Warszawie z 8 czerwca 1991 roku skierowanym do najwyższych 
władz Rzeczypospolitej – Prezydenta, członków rządu i parlamen-
tu – papież podjął refleksję nad znaczeniem Konstytucji 3 maja jako 
symbolu odpowiedzialności politycznej i troski o dobro wspólne. 
Podkreślił, że choć dokument ten nie ocalił I Rzeczypospolitej przed 
upadkiem, to stał się trwałym punktem odniesienia w dążeniach nie-
podległościowych narodu polskiego. Papież przypomniał, że Konsty-
tucja 3 maja – druga na świecie, a pierwsza w Europie – wyznaczyła 
nowoczesne standardy ustrojowe i moralne. Jej dziedzictwo powinno 
być zatem fundamentem kształtowania ustroju III Rzeczypospolitej 
po przemianach roku 1989. Jan Paweł II apelował do rządzących, 

33 Wśród środków pośrednich można wymienić wizytę wspomnianego już kard. 
Etchegeraya w Iraku, po której wypowiedział słowa: „Tak, pokój jest nadal 
możliwy w Iraku i dla Iraku. Wyjeżdżam do Rzymu, płacząc bardziej niż kiedy-
kolwiek”. Por. Z.B. Rudnicki, Dyplomacja papieska wobec konfliktów na Bliskim 
Wschodzie – osobisty wkład Jana Pawła II w dzieło pokoju, s. 116. 



1855Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

by w nowej rzeczywistości politycznej potrafili – jak to formułowa-
ła Konstytucja 3 Maja – „korzystać z pory, w jakiej się Europa znaj-
duje” i nie zaprzepaścili szansy na budowę wolnego, sprawiedliwego 
państwa34. Przypomniał również, że sprawowanie władzy publicznej 
to nie przywilej, lecz służba, jak mówił: „Wolność zawsze jest wyzwa-
niem. A władza jest wyzwaniem wolności. Nie można jej sprawować 
inaczej, jak tylko służąc!”35. Słowa te stanowią niewątpliwie moralne 
i polityczne przesłanie do wszystkich odpowiedzialnych za losy pań-
stwa. Papież wskazał, że fundamentem tej służby musi być prawda 
i solidarność, rozumiana jako troska o prawa wszystkich obywateli, 
zwłaszcza najsłabszych. Podkreślał, że prawdziwa solidarność jest „in-
tegralna” i nie może wykluczać dzieci nienarodzonych. 

Jan Paweł II odwołał się także do fenomenu „Solidarności”. Zazna-
czył, że jej przesłanie przekroczyło granice Polski, stając się uniwersal-
nym znakiem moralnym współczesnego świata. Nawiązując także do 
religijnego charakteru preambuły Konstytucji 3 maja („W imię Boga 
w Trójcy Świętej Jedynego”), podkreślił duchowy wymiar misji władz 
publicznych. Wezwał, by nieustannie kierowały się one odpowiedzial-
nością za dobro wspólne, pamiętając, że „wolność jest dana i zadana 
nie gruntuje się inaczej, jak tylko przez prawdę”36 – przypominając 
słowa Chrystusa: „Prawda was wyzwoli” ( J 8, 32).

34 Por. Jan Paweł II, Discorso di Giovanni Paolo II alle autorità dello stato polacco – 
8 giugno 1991, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/speeches/1991 
/june/documents/hf_jp-ii_spe_19910608_autorita-varsavia.html (dostęp: 26.07. 
2025), 3. 

35 Jan Paweł II, Discorso di Giovanni Paolo II ai membri del Parlamento della Repub-
blica Polacca – 11 giugno 1999, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/
pl/speeches/1999/june/documents/hf_jp-ii_spe_19990611_warsaw-parlia-
ment.html(dostęp: 26.07.2025), nr 5. 

36 Jan Paweł II, Discorso di Giovanni Paolo II ai membri del Parlamento della Repub-
blica Polacca – 11 giugno 1999, nr 4–5. 



186 5 Adam Sejbuk CM

Podobnie podczas siódmej pielgrzymki do ojczyzny, 11 czerwca 
1999 roku, Jan Paweł II przedstawił istotne wymiary zadań, które po-
litycy powinni realizować na każdym szczeblu sprawowanej władzy. 
W czasie historycznej wizyty w polskim parlamencie, przemawiając 
do parlamentarzystów połączonych izb, papież dokonał refleksji nad 
drogą przemian ustrojowych i duchowych, jakie zaszły w Polsce w cią-
gu dwóch dekad od jego pierwszej pielgrzymki do Ojczyzny w 1979 
roku. Dokonał również retrospektywnej analizy drogi do wolności – 
od czasów zaborów, przez działalność Polskiego Państwa Podziemne-
go, aż po „Solidarność”, która wybrała pokojową drogę walki o prawa 
człowieka i narodu. Wydarzenia Sierpnia 1980 roku oraz przełom 
1989 roku zostały ukazane jako dowód na możliwość dokonania głę-
bokich zmian społecznych37.

Spotkanie to miało znaczenie symboliczne. Po raz pierwszy papież 
Polak przemawiał w gmachu parlamentu do najwyższych władz usta-
wodawczych i wykonawczych wolnej Rzeczypospolitej. Podkreślił, że 
fundamentem sprawiedliwego ładu demokratycznego musi być praw-
da o człowieku i jego niezbywalnych prawach. Wskazał, że odbudowa 
demokracji po okresie totalitaryzmu jest procesem trudnym, ale moż-
liwym, jeżeli punktem odniesienia pozostaje dobro wspólne i posza-
nowanie godności osoby ludzkiej38.

W dalszej części przemówienia papież zaapelował o ugruntowa-
nie polityki na etyce, przestrzegając przed relatywizmem moralnym 
i redukowaniem demokracji do czysto proceduralnych mechanizmów. 
Cytując Sobór Watykański II i zasady katolickiej nauki społecznej, 
wskazał, że wspólnota polityczna istnieje dla dobra wspólnego, któ-
re warunkuje rozwój jednostek i społeczeństw. Wezwał również par-
37 Jan Paweł II, Discorso di Giovanni Paolo II ai membri del Parlamento della Repub-

blica Polacca – 11 giugno 1999, nr 3.
38 Jan Paweł II, Discorso di Giovanni Paolo II ai membri del Parlamento della Repub-

blica Polacca – 11 giugno 1999, nr 5.



1875Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

lamentarzystów, „by nie szczędzili sił w budowaniu takiego państwa, 
które otacza szczególną troską rodzinę, życie ludzkie, wychowanie 
młodego pokolenia, respektuje prawo do pracy, widzi istotne sprawy 
całego narodu i jest wrażliwe na potrzeby konkretnego człowieka, 
szczególnie ubogiego i słabego”39. Papież podkreślił także znaczenie 
wartości duchowych w kontekście jednoczenia się Europy. Wyraził 
zaniepokojenie dominacją aspektów ekonomicznych i politycznych 
w procesie integracji oraz ostrzegł przed zagrożeniem demokracji 
przez etyczny relatywizm. Przypomniał, że wolność nie jest jedynie 
„darem”, ale również „zadaniem”. Wezwał do odpowiedzialnego jej 
przeżywania i do wspólnego budowania „cywilizacji miłości”, opartej 
na wartościach solidarności, pokoju, sprawiedliwości i wolności40. 

Przemówienie to stanowiło nie tylko podsumowanie historyczne-
go doświadczenia narodu polskiego, lecz także programowy apel o za-
korzenienie demokracji w trwałych wartościach etycznych, z posza-
nowaniem dla ludzkiej godności jako fundamentu życia społecznego, 
w tym politycznego.

Jan Paweł II przemawiał również do Parlamentu Europejskiego. 
11 października 1988 roku zrobił to po raz pierwszy w historii tej 
instytucji. Papież popierał dążenia do integracji Europy i zaznaczał, 
że chrześcijaństwo ma wielkie znaczenie dla tożsamości narodowej 
krajów kontynentu. Podkreślał odpowiedzialność parlamentu za losy 
narodów: „Panie Prezydencie, Panie i Panowie deputowani (…) zda-
ję sobie sprawę z wagi tego spotkania z przedstawicielami dwunastu 
krajów tworzących Wspólnotę Europejską, czyli z przedstawicielami 
około 330 milionów obywateli, którzy powierzyli Panu misję kierowa-

39 Jan Paweł II, Discorso di Giovanni Paolo II ai membri del Parlamento della Repub-
blica Polacca – 11 giugno 1999, nr 5. 

40 Por. Jan Paweł II, Discorso di Giovanni Paolo II ai membri del Parlamento della 
Repubblica Polacca – 11 giugno 1999, nr 8. 



188 5 Adam Sejbuk CM

nia swoimi wspólnymi losami”41. Panujący wówczas w Europie pokój, 
troskę o prawa człowieka i wartości demokratyczne określił znakami 
czasu, dodając, że wojny i walka o wzajemną dominację są stratą ener-
gii. W przemówieniu wyraził pragnienie, by unia objęła wszystkie na-
rody Europy i zapewniła wsparcie innym potrzebującym krajom świa-
ta, jednocześnie ostrzegając przed egocentryzmem, brakiem wolności 
religijnej i ateistycznym humanizmem, które ograbiają z prawdziwych 
wartości. Według Jana Pawła II na straży tych wartości stoi chrześci-
jaństwo: „Moim obowiązkiem jest również stanowczo podkreślić, 
że gdyby religijne i chrześcijańskie podstawy tego kontynentu zosta-
ły zmarginalizowane i pozbawione swojej roli w inspirowaniu etyki i 
skuteczności społecznej, nie tylko całe dziedzictwo przeszłości zosta-
łoby zaprzeczone, ale także przyszłość dla Europejczyków – a mówię 
o każdym Europejczyku, wierzącym czy niewierzącym – zostałaby 
poważnie zagrożona”42. Papież wymienił także trzy najważniejsze ob-
szary, o które powinien zatroszczyć się Parlament: dbałość o przyrodę 
i jej ochronę, pojednanie człowieka z bliźnimi i akceptacja inności oraz 
pojednanie człowieka z samym sobą. 

Można stwierdzić, że Jan Paweł II w swoich wystąpieniach do par-
lamentarzystów podkreślał znaczenie prawdy, solidarności i odpowie-
dzialności moralnej jako fundamentów sprawiedliwej polityki oraz 
dbałości o dobro wspólne. Konsekwentnie nawoływał do zakorzenie-
nia demokracji w wartościach chrześcijańskich, przestrzegał przed re-
latywizmem moralnym i podkreślał rolę polityki jako służby dla czło-
wieka, realizowanej w duchu prawdy, solidarności, a zwłaszcza pokoju.

41 Jan Paweł II, Przemówienie w trakcie wizyty w Parlamencie Europejskim w Stras-
burgu 11 października 1988 roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-
-ii/it/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-
-parliament.html (dostęp: 28.07.2025).

42 Jan Paweł II, Przemówienie w trakcie wizyty w Parlamencie Europejskim w Stras-
burgu 11 października 1988 roku.



1895Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

Wnioski

Zaprezentowane powyżej przykłady relacji Jana Pawła II ze świa-
towymi i krajowymi przywódcami świadczą o przekonaniu papieża, że 
polityka to przede wszystkim przestrzeń służby człowiekowi, zwłasz-
cza temu słabemu i marginalizowanemu, osadzona na fundamencie 
moralnym. Słowa i działania Jana Pawła II potwierdzają, że – według 
niego – rządzenie nie może być oderwane od etyki, lecz musi wyrastać 
z zasad sprawiedliwości, solidarności i troski o dobro wspólne. Pojęcie 
„polityki obecności”, trafnie sformułowane przez kard. Etchegaraya, 
dobrze oddaje dialogiczną i konsekwentną postawę papieża wobec 
przywódców politycznych, także tych zaangażowanych w konflikty 
zbrojne. Jego „dialog niezłomny” – nawet w obliczu braku natychmia-
stowych efektów – był wyrazem głębokiej odpowiedzialności za pokój 
na świecie i godność osoby ludzkiej. Jan Paweł II pozostawił po sobie 
wizję polityki, „której nadrzędnym celem jest służenie człowiekowi”, 
i rządzenia będącego „przede wszystkim przejawem praktykowania 
moralnych zasad”43.

Papież wyraźnie podkreślał, że to właśnie przywódcy państw są 
odpowiedzialni za pokój na świecie, który rozumie nie tylko jako zaże-
gnanie konfliktów zbrojnych, ale także jako zaufanie między narodami 
i ich troskę o wspólne dobro, dostatek i bezpieczeństwo. Słowa te kon-
centrują się na najważniejszych dla papieża wartościach, wynikających 
z chrześcijańskiej antropologii stawiającej wszystkich ludzi na równi ze 
względu na niezbywalną wartość każdej istoty ludzkiej oraz wolności 
rozumianej jako „dar” i „zadanie” tak w relacjach międzyludzkich, jak 
i międzynarodowych. 

43 Jan Paweł II, List apostolski w formie motu proprio ogłaszający Świętego Tomasza 
More’a patronem sprawujących władzę i polityków, 31 października 2000, ht-
tps://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/motu_proprio/documents/hf_jp-
-ii_motu-proprio_20001031_thomas-more.html (dostęp 15.07.2025), nr 1, 4.



190 5 Adam Sejbuk CM

Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców państwowych 
i polityków krajowych 
Abstrakt

Niniejszy rozdział przedstawia dialog Jana Pawła II z politykami jako wyraz 
moralnej odpowiedzialności za człowieka i dobro wspólne. Papież wielokrotnie 
przemawiał do rządzących, zarówno podczas podróży apostolskich, jak i w Wa-
tykanie, akcentując znaczenie pokoju, wolności oraz praw człowieka. Przed-
stawione przykłady jego zaangażowania dotyczącego oporu wobec dyktatury 
komunistycznej, prób pokojowego rozwiązywania konfliktów zbrojnych oraz 
wystąpień do parlamentów ukazują spójną wizję polityki jako służby człowieko-
wi, osadzonej na wartościach etycznych. Pojęcia „polityki obecności” i „dialogu 
niezłomnego” oddają charakter jego postawy wobec władzy – otwartej, ale kon-
sekwentnej. Jan Paweł II ukazywał rządzenie jako praktykowanie moralnych 
zasad, przypominając, że autentyczna polityka nie może być oderwana od od-
powiedzialności za drugiego człowieka.

Słowa kluczowe: dialog, Jan Paweł II, odpowiedzialność moralna, pokój, poli-
tyka, przywódcy polityczni, wojna

John Paul II’s Openness to State Leaders and National Politicians 
Abstract

This chapter presents John Paul II’s dialogue with political leaders as an 
expression of moral responsibility for the human person and the common 
good. The Pope addressed those in power on numerous occasions, both during 
apostolic journeys and at the Vatican, emphasizing the importance of peace, 
freedom, and human rights. The examples of his engagement — opposing 
communist dictatorship, seeking peaceful resolutions to armed conflicts, and 
addressing parliaments — illustrate a coherent vision of politics as a form of 
service to the human person, grounded in ethical values. The concepts of the 
“politics of presence” and “unyielding dialogue” capture the nature of his open 
yet consistent stance toward authority. John Paul II presented governance as the 



1915Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

practice of moral principles, constantly affirming that authentic politics must 
remain inseparable from responsibility for others.

Keywords: dialogue, John Paul II, moral responsibility, peace, politics, political 
leaders, war

Bibliografia
Bush G., Przemówienie radiowe prezydenta George’a Busha omawiające rozpoczęcie 

operacji „Iracka wolność” z 22 marca 2003 roku, https://georgewbush-whi-
tehouse.archives.gov/news/releases/2003/03/20030322.html (dostęp: 
13.07.2025). 

Gianelli A., Tornielli A., Papieże a wojna, Wydawnictwo M, Kraków 2006.
Jan Paweł II, Anioł Pański, 21 lutego 1993 roku, https://www.vatican.va/content/

john-paul-ii/it/angelus/1993/documents/hf_jp-ii_ang_19930221.html 
(dostęp: 10.07.2025). 

Jan Paweł II, Audiencja generalna, 27 kwietnia 1994 roku, https://www.vati-
can.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1994/documents/hf_jp-ii_
aud_19940427.html (dostęp: 10.07.2025). 

Jan Paweł II, Discorso di Giovanni Paolo II ai membri del Parlamento della Repubblica 
Polacca – 11 giugno 1999, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/
speeches/1999/june/documents/hf_jp-ii_spe_19990611_warsaw-parlia-
ment.html (dostęp: 26.07.2025). 

Jan Paweł II, Discorso di Giovanni Paolo II alle autorità dello stato polacco – 8 giu-
gno 1991, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/speeches/1991/
june/documents/hf_jp-ii_spe_19910608_autorita-varsavia.html (dostęp: 
26.07.2025).

Jan Paweł II, List apostolski w formie motu proprio ogłaszający Świętego Tomasza 
More’a patronem sprawujących władzę i polityków, 31 października 2000, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/motu_proprio/docu-



192 5 Adam Sejbuk CM

ments/hf_jp-ii_motu-proprio_20001031_thomas-more.html (dostęp: 
15.07.2025).

Jan Paweł II, Modlitwa Anioł Pański 27 stycznia 1991 roku, https://www.va-
tican.va/content/john-paul-ii/fr/angelus/1991/documents/hf_jp-ii_
ang_19910127.html (dostęp: 12.07.2025). 

Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja apostolska Ecclesia in Africa o Kościele w Afry-
ce i jego misji ewangelizacyjnej u progu roku 2000, 14 września 1995.

Jan Paweł II, Przemówienie do prezydenta Stanów Zjednoczonych Ameryki Geor-
ga Busha z 4 czerwca 2004 roku, www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/
speeches/2004/june/documents/hf_jp-ii_spe_20040604_president-usa.
html (dostęp: 13.07.2025). 

Jan Paweł II, Przemówienie do prezydenta Stanów Zjednoczonych Ameryki Ronalda 
Reagana 27 czerwca 1982 roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-
-ii/it/speeches/1982/june/documents/hf_jp-ii_spe_19820607_presiden-
te-reagan.html (dostęp: 22.07.2025). 

Jan Paweł II, Przemówienie do władz państwowych w Belwederze 17 czerwca 1983 roku, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/speeches/1983/june/docu-
ments/hf_jp-ii_spe_19830617_autorita-statali.html (dostęp: 22.07.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie do władz Polskiej Rzeczpospolitej Ludowej na Zamku Kró-
lewskim w Warszawie 8 czerwca 1987 roku, https://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/pl/speeches/1987/june/documents/hf_jp-ii_spe_19870608_
autorita-varsavia.html (dostęp: 24.07.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie podczas ceremonii powitalnej na międzynarodowym porcie 
lotniczym Bujumbura (Burundi) 5 września 1990 roku, https://www.vatican.
va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/september/documents/hf_jp-
-ii_spe_19900905_arrivo-burundi.html (dostęp: 10.07.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie podczas ceremonii powitalnej na międzynarodowym 
porcie lotniczym „Grégoire Kayibanda” w Kigali (Rwanda) 7 września 1990 
roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/sep-
tember/documents/hf_jp-ii_spe_19900907_arrivo-rwanda.html (dostęp: 
10.07.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie podczas ceremonii pożegnalnej na międzynarodowym 
porcie lotniczym Bujumbura (Burundi) 5 września 1990 roku, https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/september/documents/
hf_jp-ii_spe_19900907_congedo-burundi.html (dostęp: 10.07.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie podczas ceremonii pożegnalnej na międzynarodowym por-
cie lotniczym „Grégoire Kayibanda” w Kigali (Rwanda) 9 września 1990 roku, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/septem-



1935Otwartość Jana Pawła II wobec przywódców…

ber/documents/hf_jp-ii_spe_19900909_congedo-rwanda.html (dostęp: 
10.07.2025). 

Jan Paweł II, Przemówienie podczas wizyty w villaggio „Urugwiro” 7 września 1990 roku, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1990/september/
documents/hf_jp-ii_spe_19900907_urugwiro.html (dostęp: 10.07.2025).

Jan Paweł II, Przemówienie w trakcie wizyty w Parlamencie Europejskim w Strasburgu 
11 października 1988 roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/
it/speeches/1988/october/documents/hf_jp-ii_spe_19881011_european-
-parliament.html (dostęp: 28.07.2025).

Jan Paweł II, Wiadomość do Jego Ekscelencji Saddama Husseina prezydenta Iraku oraz 
do Jego Ekscelencji George’a Busha prezydenta Stanów Zjednoczonych Amery-
ki z 15 stycznia 1991 roku, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/
speeches/1991/january/documents/hf_jp-ii_spe_19910115_saddam-hus-
sein-bush.html (dostęp: 12.07.2025).

Kengor P., Papież i Prezydent, Bellona, Warszawa 2018.
Kotowski E., Notatka dyrektora zespołu Urzędu do Spraw Wyznań dotycząca oceny 

przebiegu pierwszego dnia III-ej wizyty Jana Pawła II w Polsce z 9 czerwca 
1987 roku, dokument dostępny w zbiorach IPN, https://trzeciapielgrzym-
ka.ipn.gov.pl/jp2/dokumenty/etapy/631,Warszawa-8-VI.html (dostęp: 
24.07.2025). 

Łatka R., Wstęp 1983, https://drugapielgrzymka.ipn.gov.pl/jp3/wstep/92688,Wstep
-1983.html (dostęp: 23.07.2025).

Permanent Observer Mission of The Holy See to the United Nations, Diplomatic 
Relations of The Holy See, https://holyseemission.org/contents/mission/
diplomatic-relations-of-the--holy-see.php (dostęp: 25.07.2025).

Rudnicki Z.B., Dyplomacja papieska wobec konfliktów na Bliskim Wschodzie – osobi-
sty wkład Jana Pawła II w dzieło pokoju, „Polski Przegląd Stosunków Między-
narodowych” 2013, t. 3, s. 72–121.

Weigel G., Świadek nadziei. Biografia papieża Jana Pawła II, Znak, Kraków 2002.



194 5 Adam Sejbuk CM

Nota biograficzna

Adam Sejbuk CM – doktor teologii, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II 
w Krakowie. Współredaktor naukowy monografii Misja, miłosierdzie, forma-
cja – filary duchowości i działalności św. Wincentego a Paulo (Kraków 2024) 
oraz Kościół i Kościoły (Kraków 2025). Jego główne zainteresowania badaw-
cze to hermeneutyka oraz metodologia teologiczna. Członek Stowarzysze-
nia Teologów Fundamentalnych w Polsce. Należy do Zgromadzenia Księży 
Misjonarzy św. Wincentego a Paulo. 



5
Lech Wołowski
ORCID: 0000-0003-2012-1267 
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

Wprowadzenie

Papież Jan Paweł II przez całe swoje długie życie nie tylko bardzo in-
tensywnie pracował, ale jednocześnie podejmował bardzo głęboką 
refleksję nad zagadnieniem pracy ludzkiej, ze szczególnym uwzględ-

nieniem pracy fizycznej. Wśród ludzi takiej pracy dorastał i kształcił się, 
wraz z nimi podejmował nieraz bardzo ciężką i niewdzięczną pracę fi-
zyczną, a kiedy został kolejno biskupem, kardynałem, papieżem, nigdy 
nie odciął się od tego środowiska, lecz szukał wszelkich możliwych oka-
zji, by do niego powracać, o prawa pracowników fizycznych upominać 
się i walczyć, umacniać ich duchowo i uświadamiać im, jak wielka jest 
wartość ich życiowego powołania i jak wielką godnością obdarzył ich 
w tym Bóg, pozwalając im bezpośrednio partycypować w Jego dziele 
zarówno stwórczym, jak i zbawczym.

Kiedy mowa jest o pracy fizycznej, dla jasności terminologicznej 
trzeba na początku wyraźnie zaznaczyć, że przez ludzi takiej pracy 
będziemy rozumieć tu dużo szerszą grupę zawodową niż klasycznie 



196 5 Lech Wołowski

kojarzone z tym sektorem środowisko robotniczo-chłopskie. Będzie 
tu w ogólności mowa o środowisku ludzi oddających się takim profe-
sjom, w których element pracy fizycznej jest nieodzowny. Będą to więc 
w szczególności środowiska robotnicze, rolnicze, górnicze, hutnicze, 
przemysłowe, rzemieślniczo-usługowo-handlowe, szeroko pojęte śro-
dowiska służby państwowej (wojsko, policja, straż pożarna, granicz-
na itp.), zawody związane z leśnictwem, łowiectwem, rybołówstwem 
i wszystkie pozostałe, w których praca fizyczna odrywa istotną rolę.

Nie będziemy natomiast w omawianym gronie uwzględniać pra-
cowników intelektualnych (tj. środowiska duchowne, uniwersyteckie, 
artystyczne, medyczne, dziennikarskie, polityczne, administracyjne, 
urzędnicze itp.). Tym grupom zawodowo-społecznym poświęcone są 
osobne opracowania w niniejszej monografii. Trzeba jednakże pod-
kreślić, iż wprowadzony tu podział nie wynika z jakiejkolwiek próby 
deprecjacji wartości pracy wykonywanej przez którąkolwiek z tych 
grup, lecz z konieczności uwzględnienia odmiennych uwarunkowań, 
charakterystyk i wyzwań, jakie przed nimi stoją.

O tym, że podział taki nie może być – jak bywało to niestety 
zwłaszcza w przedchrześcijańskiej przeszłości – oparty na fałszywych 
przesłankach, przesądach czy uprzedzeniach, pisał Jan Paweł II na po-
czątku swej programowej encykliki poświęconej środowiskom ludzi 
pracy Laborem exercens:

Okres starożytny wprowadzał typowe dla siebie rozwarstwienia 
pomiędzy ludźmi ze względu na charakter wykonywanej pracy. 
Praca, która domagała się ze strony pracującego wprzęgnięcia 
jego sił fizycznych, praca mięśni i rąk, uważana była za niegod-
ną ludzi wolnych, do wykonywania jej natomiast przeznacza-
no niewolników. Chrześcijaństwo, rozwijając niektóre wątki 
właściwe już Staremu Testamentowi, dokonało tutaj zasadni-
czego przeobrażenia pojęć, wychodząc od całej treści orędzia 



1975Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

ewangelicznego, a nade wszystko od faktu, że Ten, który będąc 
Bogiem, stał się podobny do nas we wszystkim (por. Hbr 2, 17; 
Flp 2, 5–8), większą część lat swego życia na ziemi poświęcił 
pracy przy warsztacie ciesielskim, pracy fizycznej. Okoliczność 
ta sama z siebie stanowi najwymowniejszą „ewangelię pracy”, 
która ujawnia, że podstawą określania wartości pracy ludzkiej 
nie jest przede wszystkim rodzaj wykonywanej czynności, ale 
fakt, że ten, kto ją wykonuje, jest osobą. Źródeł godności pracy 
należy szukać nie nade wszystko w jej przedmiotowym wymia-
rze, ale w wymiarze podmiotowym (LE 6).

Wszystko to nie oznacza, że rozróżnianie odmiennych rodzajów 
pracy, a zwłaszcza podział na pracę fizyczną i intelektualną miałby być 
sam w sobie błędny. W tej samej encyklice Jan Paweł II pisał o słusz-
ności klasyfikacji różnych typów wykonywanej pracy pod warunkiem, 
że nie dewaluuje się żadnego z nich względem pozostałych oraz że pa-
mięta się, iż najważniejszym czynnikiem określającym wartość pracy 
jest człowiek ją wykonujący:

W takim ujęciu znika jakby sama podstawa starożytnego roz-
warstwienia ludzi wedle rodzaju pracy przez nich wykonywa-
nej. Nie oznacza to, że praca ludzka z punktu widzenia przed-
miotowego nie może i nie powinna być w ogóle wartościowana 
i kwalifikowana. Znaczy to tylko, że pierwszą podstawą warto-
ści pracy jest sam człowiek – jej podmiot. Wiąże się z tym od 
razu bardzo ważny wniosek natury etycznej: o ile prawdą jest, 
że człowiek jest przeznaczony i powołany do pracy, to jednak 
nade wszystko praca jest „dla człowieka”, a nie człowiek „dla 
pracy” (LE 6)

Stosując tę perspektywę spojrzenia, postaramy się w niniejszym 
opracowaniu przeanalizować myśl papieża Polaka dotyczącą 
zagadnienia pracy fizycznej w oparciu zarówno o jego osobi-
ste doświadczenie, jak i jego refleksję duszpastersko-naukową. 



198 5 Lech Wołowski

Z tego też względu opracowanie to podzielone zostało na dwie 
główne części. W pierwszej przedstawione będą wątki biogra-
ficzne – kluczowe momenty, w których Karol Wojtyła/Jan Pa-
weł II bezpośrednio w swym życiowym doświadczeniu stykał 
się albo osobiście z rzeczywistością pracy fizycznej, albo z oso-
bami pracę taką wykonującymi, albo też z różnymi fenomena-
mi i sytuacjami związanymi z tym rodzajem pracy. O tym, jak 
bardzo ważny jest ten wątek biograficzny, świadczą słowa sa-
mego papieża: „Miałem w życiu to szczęście, tę łaskę od Boga, 
że mogłem do tych podstawowych prawd o ludzkiej pracy do-
chodzić poprzez własne doświadczenie pracy fizycznej”1.

Doświadczenia te obejmowały różne etapy i wydarzenia z życia 
Wojtyły/Jana Pawła II. Nie sposób w tak krótkiej pracy omówić ich 
wszystkich, a nawet żadnego z nich jednostkowo, w wyczerpujący spo-
sób. Postaramy się jedynie wychwycić najistotniejsze wątki i wypowie-
dzi dotyczące absolutnie kluczowych wydarzeń takich jak: spotkanie 
z Janem Tyranowskim, praca w Fabryce „Solvay”, spotkanie z ruchem 
„księży robotników”, wydarzenia związane z obroną krzyża w Nowej 
Hucie oraz czasy związane z powstaniem ruchu „Solidarność”.

W drugiej części opracowania spojrzymy na oryginalny wkład Jana 
Pawła II w teoretyczną stronę problematyki pracy ludzkiej ze szcze-
gólnym uwzględnieniem pracy fizycznej. Kluczowym elementem, na 
który zwraca on w tym zakresie uwagę, jest kwestia duchowego wy-
miaru pracy fizycznej. To, co będziemy tu określać mianem „teologii 
pracy” papieża Polaka, może być określone jako jedno wielkie wołanie 
o docenienie głęboko duchowego i osobowego wymiaru tego rodzaju 
pracy. Kwestie materialno-ekonomiczne, tak bardzo podkreślane za-
równo w kapitalistycznych, jak i komunistycznych ujęciach, dla niego 
1 Jan Paweł II, Głód sprawiedliwości nie może być źródłem nienawiści (Homilia 

wygłoszona w bazylice św. Dionizego, Saint Denis, 31 V 1980), „L’Osservatore 
Romano” (wyd. pol.) 1980, t. 1, nr 6, s. 11.



1995Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

schodzą na dalszy plan. Jak słusznie zaznacza w swym opracowaniu 
Gałkowski, dla Jana Pawła II w pracy fizycznej liczy się najbardziej to, 
co pozwala człowiekowi rozwinąć się osobowo i duchowo:

Bardzo ważną częścią wypowiedzi Karola Wojtyły na temat 
pracy jest wskazanie wartości, jakie praca przynosi człowie-
kowi. Jest sprawą oczywistą, że dzięki pracy powstają warto-
ści ekonomiczne, że rozwija ona sferę posiadania („mieć”). Za 
sprawą pracy pomnażane są wartości bezpośrednio służące 
człowiekowi, jak i te, które są środkami do pozyskania innych 
wartości. Praca przyczynia się do przekształcania świata, a więc 
do powstania w nim wartości cywilizacyjnych i kulturowych. 
Tworzy jednak również wartości, które bezpośrednio kształtu-
ją człowieka, a więc występujące i funkcjonujące w sferze ist-
nienia („być”). (…) Są one pewnego rodzaju wzmocnieniem, 
udoskonaleniem osoby ludzkiej. Dzięki nim dokonuje się sa-
morealizacja i współrealizacja osoby, doskonalenie działania 
i wytwarzania (…)2.

Dlatego też w drugiej części niniejszego opracowania skupimy się 
na duchowych, ponadczasowych i pozaprodukcyjnych aspektach pra-
cy fizycznej, które stanowią swego rodzaju trzon „teologii pracy” Jana 
Pawła II, który nadzwyczaj mocno upominał się w swym nauczaniu 
o dowartościowanie duchowego wymiaru życia ludzi pracy. W ency-
klice Laborem exercens pisał: „Skoro praca w swym podmiotowym wy-
miarze jest zawsze działaniem osoby, actus personae, zatem uczestniczy 
w niej cały człowiek, uczestniczy ciało i duch, bez względu na to, czy jest 
to praca fizyczna czy umysłowa” (LE 24).

W szczególności więc omówione zostaną następujące duchowe 
aspekty poruszanego tu zagadnienia: wyświetlenie duchowej głę-
bi życia ludzi pracy, a zwłaszcza ich partycypacji w kapłaństwie po-

2 J. Gałkowski, Praca w ujęciu Karola Wojtyły, „Ethos” 2006, t. 19, nr 4 (76), s. 184.



200 5 Lech Wołowski

wszechnym i naśladownictwa ich duchowego patrona św. Józefa oraz 
docenienie godności ich powołania życiowego poprzez podkreśle-
nie wyjątkowej roli, jaką pełnią oni w trynitarnym dziele stwórczym 
i zbawczym samego Boga.

1. Wątki biograficzne Jana Pawła II związane z zagadnieniem pracy 
fizycznej

Karol Wojtyła nie pochodził z rodziny robotniczo-chłopskiej, nie 
oznacza to jednak, że praca fizyczna była obca środowisku, w którym 
się wychował. Wojskowa dyscyplina, której podlegał jego ojciec, oraz 
ciężka, zwłaszcza w tamtych czasach, praca matki – gospodyni domo-
wej – od samego początku kształtowały jego wrażliwość na wartość 
ludzkiej pracy, także w jej fizycznym wymiarze. Im bardziej dorastał, 
tym bardziej ze środowiskami ludzi pracy się zżywał i utożsamiał: od 
spotkania z Janem Tyranowskim – krawcem, poprzez własne doświad-
czenie pracy w „Solvayu” – kamieniołomie, przez poznawanie środo-
wiska księży-robotników w trakcie pobytu we Francji, aż po całe lata 
wspólnej walki z robotnikami Nowej Huty o krzyż i kościół, a ze śro-
dowiskami NSZZ „Solidarność” o godne życie i pracę w wolnej i nie-
podległej Polsce. Poniżej prześledzimy wszystkie te wątki biograficzne 
życia Wojtyły/Jana Pawła II, by lepiej zrozumieć, jak kształtowały one 
jego szczególną otwartość na dialog z ludźmi pracy.

1.1. Jan Tyranowski
Pierwsze kroki swej formacji duchowej młody Wojtyła stawiał nie 

pod okiem wybitnych kaznodziejów na zamkniętych rekolekcjach 
i nawet nie podczas konferencji z ojcami duchowymi w seminarium, 
lecz pod okiem prostego człowieka pracy fizycznej rozumianej w tym 



2015Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

szerszym sensie, o którym mowa była wyżej we wprowadzeniu. Jan 
Tyranowski, bo o nim tu mowa, nie był robotnikiem, rolnikiem czy 
górnikiem, był krawcem, a więc przedstawicielem nieco lżejszej branży 
pracowników fizycznych, nie zmienia to jednak faktu, że na życie zara-
biał fizyczną pracą swych rąk.

Na zewnątrz sprawiał wrażenie zwykłego, przeciętnego krawca, 
ale na młodym Wojtyle wywarł niezwykłe wrażenie3. W 1949 roku, 
niedługo po śmierci tego zwykłego-niezwykłego krawca i kierownika 
duchowego przyszłego papieża, zamieścił on na łamach „Tygodnika 
Powszechnego” swoje wspomnienie jego osoby zatytułowane Apostoł. 
Nie przez przypadek młody Wojtyła podkreśla w tym tekście, że wy-
bór pracy fizycznej, a nie intelektualnej, był świadomym wyborem Ty-
ranowskiego: „zmienił w młodości swój zawód: będąc z wykształcenia 
urzędnikiem rachunkowym, opuścił swą pracę, woląc pozostać kraw-
cem w pracowni swego ojca”4.

Brak intelektualnego wyrafinowania Tyranowskiego rzucał się 
wręcz w oczy młodego Wojtyły i jego rówieśników. Na pierwszy rzut 
oka stwarzał on nawet wrażenie podstarzałego „dewoty”, który nie był 
w stanie porwać młodzieży jakimikolwiek retorskimi popisami:

przygotowania ani filozoficznego, ani teologicznego w ści-
słym znaczeniu nie posiadał (…). To, co posiadał, było prawie 
wyłącznie owocem życia wewnętrznego, stanowiło zasób tej 
doświadczalnej wiedzy o Bogu (…). Ma ona jednak to do sie-
bie, że uchyla się spod czysto rozumowych i pojęciowych ujęć 

3 Młody Wojtyła relacjonował kwestię zwykłości-niezwykłości Tyranowskiego, 
opisując „to jego człowieczeństwo tak dogłębnie przeobrażone, którego daleki 
tylko odblask nosiły na sobie jego uczynki i słowa. Zarówno bowiem pierwsze 
jak i drugie musiały się z razu wydać zupełnie przeciętne każdemu, kto w jakiś 
sposób nie został wciągnięty w orbitę wewnętrznego życia Jana” – Karol Wojty-
ła, Apostoł, „Tygodnik Powszechny” 1949, nr 35, s. 8.

4 K. Wojtyła, Apostoł, s. 8.



202 5 Lech Wołowski

i w ten sposób staje się prawie niedostępna dla rozumowego 
przekazywania5.

Jak relacjonuje Wojtyła, Tyranowski starał się te braki uzupeł-
niać. Przynosiło to jednak skutki odwrotne do zamierzonych, głównie 
dlatego, że skorzystał z całkowicie nietrafionej rady, by głębię swego 
doświadczenia wewnętrznego przekazywać na zewnątrz w postaci – 
wszechobecnej wówczas w teologii i uważanej za niemalże jedyną słusz-
ną – sztywnej i sztucznej nomenklatury scholastyczno-tomistycznej:

Szukał tedy książek, podręczników, gdzie by mógł znaleźć ko-
ściec pojęciowy oraz słowny wyraz tego, o czym chciał mówić. 
Spowiednik wskazał mu kiedyś Tanquereya. Przypuszczam, że 
mógłby to być równie dobrze jakikolwiek inny podręcznik (…)
łatwo było rozpoznać, że mówi słowa cudze, wypisane z ksią-
żek, umysłom krytycznym zdawało się to wręcz śmieszne, cała 
ta scholastyczna rozpiętość podziałów, podana na pamięć lub 
z zapisków6.

Dla kontrastu, zobaczmy, co działo się wtedy, kiedy ten prosty 
pracownik fizyczny nie wtłaczał na siłę swojej mowy w intelektualnie 
pseudo-wyrafinowane formułki, lecz po prostu mówił od siebie:

Jan wtajemniczał w Boga. To była znamienna część jego me-
tody w ogromnym stopniu samorzutna czy samorodna, mało 
wypracowana. Trudno zapomnieć rozmów z Janem. Jedna taka 
ciągle trwa w pamięci, kiedy ten prosty człowiek, który skarżył 
się przed spowiednikiem na brak wymowy, do późnych godzin 
nocnych mówił o tym, kto to jest Bóg, a raczej, co to jest życie 
z Bogiem. Nie czytał wtedy obcych słów z kartki, mówił sam 
od siebie7.

5 K. Wojtyła, Apostoł, s. 9.
6 K. Wojtyła, Apostoł, s. 9.
7 K. Wojtyła, Apostoł, s. 9.



2035Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

Młody Wojtyła wyciągnął z tej życiowej lekcji, jaką było spotkanie 
z Tyranowskim, kluczowy wniosek, który w późniejszych latach zawa-
żył na tym, z jak wielkim szacunkiem podchodził on do tzw. prostych 
ludzi pracy i na co kładł nacisk w dialogu z nimi. Otóż Wojtyła po-
znając Tyranowskiego, zauważył, że tzw. prości ludzie pracy fizycznej 
mogą kryć w swoim duchowym wnętrzu dużo większe głębie niż nie-
jeden wyrafinowany – zwłaszcza jedynie we własnym odczuciu – arty-
sta lub intelektualista. Właśnie w tym doświadczeniu Wojtyły kryje się 
powód, dla którego lata później, już jako papież, zwracał tak dużą uwa-
gę na duchowy właśnie (a nie intelektualny) aspekt życia ludzi pracy, 
który naświetlony zostanie w drugiej części niniejszego opracowania.

1.2. Fabryka „Solvay”
Przyszły papież nie tylko spotykał się z ludźmi pracy. Bardzo szyb-

ko, bo już w trakcie studiów, które przypadły na czas II wojny świa-
towej, zmuszony był osobiście podjąć ciężką pracę fizyczną. Przedsta-
wiając swoją ścieżkę zawodową w karcie rejestracyjnej wypełnionej 
w 1945 roku napisał:

W drugiej połowie września 1939 roku rozpocząłem drugi 
rok studiów na Wydziale Fil. Uniwersytetu Jagiellońskiego 
(filologia polska). Trwało to do listopada (aresztowanie pro-
fesorów krakowskich). Od marca 1940 zajęty jako goniec skle-
powy w firmie J. Kuczmierczyk. Od 11 X 1940 jako robotnik 
w fabryce Solvay w Borku Fałęckim, przez rok kamieniołomy 
w Zakrzówku, potem wewnątrz fabryki. Równocześnie od 
października 1942 brałem udział w tajnych kompletach na-
uczania teologii w Seminarium Krakowskim. W sierpniu 1944 
bez zlikwidowania stosunków służbowych w Solvayu przybra-
łem sutannę8.

8 Kalendarium życia Karola Wojtyły, A. Boniecki (red.), Znak, Kraków 2000, s.48.



204 5 Lech Wołowski

Okres ciężkiej fizycznej pracy w „Solvayu” bardzo mocno odcisnął 
się na świadomości Wojtyły, a także na późniejszym nauczaniu Jana 
Pawła II. Osobistym doświadczeniem tej pracy, przedstawionym za 
pomocą poetyckiego środka wyrazu, Wojtyła dzielił się w swym po-
emacie Kamieniołom9. Podczas swojej pierwszej pielgrzymki do ojczy-
zny już jako papież wyznawał:

Chrześcijaństwo i Kościół nie boi się świata pracy. Nie boi się 
ustroju pracy. Papież nie boi się ludzi pracy. Zawsze byli mu 
szczególnie bliscy. Wyszedł spośród nich: z kamieniołomów 
na Zakrzówku, z solvayowskiej kotłowni w Borku Fałęckim, 
a potem – z Nowej Huty. Poprzez wszystkie te środowiska, po-
przez własne doświadczenie pracy – śmiem powiedzieć – ten 
papież nauczył się na nowo Ewangelii. Dostrzegł, przekonał 
się, jak gruntownie jest w nią wpisana współczesna problema-
tyka człowieka pracy, jak bardzo nie sposób rozwiązać tej pro-
blematyki bez Ewangelii10.

Niedługo później, 19 marca 1982 r., w uroczystość św. Józefa, 
patrona ludzi pracy, odwiedził funkcjonujący do dziś włoski oddział 
fabryki „Solvay” w Rosignano w Toskanii, gdzie podczas spotkania 
z Radą Fabryczną apelował o uwzględnienie głęboko ewangeliczno-
-personalistycznego wymiaru pracy, która ma być nakierowana przede 
wszystkim nie na produkcję i zysk, lecz na stwarzanie godnych warun-
ków dla osobowego rozwoju pracownika oraz faktu, że w uczciwie wy-
konywanej pracy – nawet tej bardzo przyziemnej i fizycznej, o jakiej 

9 Zob. K. Wojtyła, Kamieniołom, w: K. Wojtyła, Poezje i dramaty, Znak, Kraków 
1979, s. 44–48.

10 Jan Paweł II, Przemówienie do pielgrzymów w Nowej Hucie – Mogile (9.06.1979), 
nr 2. Cytat za: Nowa Huta. Miasto krzyża i pracy, J. Franczyk, M. Lasota, J. Szcze-
paniak (red.), Poligrafia ITS, Kraków 2009, s. 43 (dalsze cytaty z tego przemó-
wienia za tym samym źródłem).



2055Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

mowa jest w kontekście pracy w tej konkretnej fabryce – jest zawsze 
miejsce na obecność samego Boga:

Należy szukać jeszcze owego wymiaru, który jest bardziej spe-
cyficznie ludzki, w którym człowiek jest sobą, musi być sobą 
i musi rozwijać się jako człowiek. To jest właśnie zadaniem Ko-
ścioła, takie jest także specyficzne spojrzenie Ewangelii, ja zaś 
przybyłem do was z tą misją. (…) Pan Bóg jest tutaj z wami; 
nie tylko teraz, On zawsze jest z wami przy waszym warszta-
cie pracy, ażeby udzielać wam wszystkim ożywczej mocy swej 
Ewangelii, swej łaski i swojej miłości11.

Osobiste doświadczenie fizycznej pracy w „Solvayu” było dla póź-
niejszego papieża źródłem dwóch kluczowych inspiracji. Po pierwsze, 
bezpośrednio na tym konkretnym doświadczeniu, a nie na teoretycz-
nych rozważaniach budował swą późniejszą „teologię pracy”. Po drugie, 
mając w pamięci trud i upokorzenia związane z tym doświadczeniem, 
przez cały swój pontyfikat nieustannie walczył o godność pracownika 
fizycznego, którego patronem jest nie Karol Marks, nie Włodzimierz 
Lenin, ale św. Józef. Wielokrotnie prawdę tę wyrażał w swych doku-
mentach papieskich: listach, adhortacjach, wielkich encyklikach spo-
łecznych, do których wrócimy w drugiej części niniejszej pracy.

1.3. Księża-robotnicy
W trakcie swych studiów w Rzymie młody Wojtyła, mając już 

w pamięci bagaż własnych doświadczeń pracy fizycznej można powie-
dzieć „kleryka robotnika” w „Solvayu”, miał okazję na krótko odwie-
dzić Francję i przyjrzeć się tamtejszej sytuacji społeczno-duszpaster-
11  Jan Paweł II, Przemówienie w trakcie spotkania z Radą Fabryczną „Solvayu”, Rosi-

gnano (Toskania, Włochy), 19.03.1982 r. Cytat za: Jan Paweł II o ludziach pracy, 
J. Bahr (red.), Wydział Duszpasterstwa Kurii Metropolitalnej w Krakowie, Kra-
ków 1983, s. 1–3.



206 5 Lech Wołowski

skiej, w której jego uwagę musiał oczywiście przykuć fenomen tzw. 
księży-robotników12.

To, co go we Francji od razu uderzyło, to ogromne rozwarstwienie 
społeczne i przepaść, jaka ziała pomiędzy intelektualnie wyrafinowaną 
śmietanką światłych ludzi kultury – zbudowanej dodajmy na wiekach 
wielkiej francuskiej tradycji katolickiej – a niewykształconymi i pozba-
wionymi przez rewolucję francuską Boga masami ludzi pracy. W swym 
reportażu z tej wizyty, zamieszczonym także na łamach „Tygodnika 
Powszechnego” pisał: „Tak więc Kościół we Francji rozporządzając 
w swych najwyższych rejestrach wspaniałą katolicką kulturą umysło-
wą, ma równocześnie do nawrócenia szerokie rzesze niewierzących”13.

W swym artykule Wojtyła zastanawia się, czy te dwa tak odmien-
ne światy daje się jakoś połączyć. Innymi słowy, czy istnieje jakieś 
społeczne ogniwo, jakiś punkt styczny pomiędzy światem wyrafino-
wanych katolickich intelektualistów a światem z dnia na dzień tracą-
cych wiarę prostych ludzi pracy. Jak zauważa, ta postępująca po wojnie 
masowa utrata wiary przez francuski proletariat nabrała tak wielkich 
rozmiarów, że francuscy księża zaczęli nazywać Francję krajem misyj-
nym, w niektórych obszarach niemal już „doskonale odchrystianizo-
wanym”: „Takie doskonale odchrystianizowane tereny odkrywa ks. 
Godin wśród wielkomiejskich skupień proletariackich, ks. Bouiard 
w środowiskach wiejskich”14. Problem dotyczył więc głównie środo-
wisk ludzi pracy fizycznej.
12 Okoliczności i cel tego wyjazdu opisane są w: Kalendarium życia Karola Wojtyły, 

s. 93.
13 K. Wojtyła, Mission de France, „Tygodnik Powszechny” 1949, nr 9, s. 1.
14 Wojtyła, Mission de France, s. 1. Wojtyła w tym samym miejscu dodaje, że ks. 

Godin był pionierem tego rozpoznania. Jako pierwszy odważył się w swej książce 
pt. La France pays de mission nazwać Francję krajem misyjnym i w odpowiedzi na 
tę sytuację stworzył tzw. wewnątrzmisyjny ruch Mission de Paris, zlokalizowany 
początkowo w robotniczych środowiskach paryskich przedmieść, który następ-
nie dzięki innym księżom, takim jak działającemu wśród marsylskich robotni-



2075Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

Jako antidotum – mające stanowić wspomniane wyżej brakujące 
ogniwo, spajające oba co raz bardziej oddalające się od siebie światy – 
powstał we Francji ruch Mission de France, w Polsce znany pod nazwą 
ruchu „księży-robotników”. Oprócz wspomnianych już księży Godin 
i Bouiard, jednym z jego czołowych przedstawicieli stał się ojciec L’Oeuf:

O. L’Oeuf doszedł do wniosku, ze biały habit niczego już dzi-
siaj sam z siebie nie mówi. Postanowił więc upodobnić się do 
swoich owieczek. Żyjąc wśród robotników, postanowił stać się 
jednym z nich. Po niejakim czasie stał się także duszpasterzem 
swoich kolegów i towarzyszy15.

Jak relacjonuje Wojtyła, ruch ten w istocie, z jednej strony: „nie bę-
dąc ruchem intelektualnym, dba bardzo o utrzymanie kontaktu z ru-
chem umysłowym i obficie zeń czerpie przemyślenia i osiągnięcia”, a z 
drugiej, stara się niemal całkowicie wtopić w środowisko ludzi pracy:

Dla większego nawiązania łączności ze środowiskiem robotni-
czym księża z Mission podejmują się również pracy fizycznej. 
Jest to nie tyko nawiązanie do starej tradycji Pawłowej („Na 
moje utrzymanie pracowały te oto ręce”). Praca fizyczna ma 
w tym wypadku jeszcze inne, daleko ściślejsze cele. Wiąże się to 
z całą mistyką ruchu misyjnego. Kapłan, to człowiek ofiarujący 
wraz z Chrystusem i przez Chrystusa każdą cząstkę ludzkiego 
trudu, ludzkiej pracy Ojcu Niebieskiemu. Po to właśnie tkwi 
w swoim środowisku, ażeby całe tętno jego życia przetwarzać 
w niekończoną wartość Ofiary Chrystusowej16.

O tym, jak wielką sympatię młodego Wojtyły zaskarbiła sobie ta 
nietuzinkowa inicjatywa i jak wielkie wiązał on z nią nadzieje, najle-

ków portowych o. L’Oeuf czy pracującemu na terenach wiejskich ks. Bouiard, 
przybrał skalę ogólnokrajową i zyskał miano Mission de France.

15 Wojtyła, Mission de France, s. 1.
16 Wojtyła, Mission de France, s. 1.



208 5 Lech Wołowski

piej świadczą końcowe słowa omawianego artykułu: „Ciekawe będzie 
śledzić jej dalszy rozwój i owoce. Zebrane dotąd pozwalają wróżyć no-
wym metodom pracy jak najlepsze rezultaty”17.

Spotkanie z ruchem „księży-robotników” otwarło młodego Woj-
tyłę na dwa bardzo istotne elementy jego późniejszego nauczania: na 
element powszechnego kapłaństwa wiernych, realizującego się także 
poprzez ich pracę fizyczną, oraz na element mistycznego wymiaru tej 
pracy, polegającego na ścisłym zjednoczeniu z Chrystusem. Oba te 
wymiary omówione zostaną w drugiej części pracy.

1.4. Nowa Huta
Nowa Huta jest niezwykle brzemiennym w skutki etapem kształ-

tującym wrażliwość Wojtyły/Jana Pawła II na potrzeby, zwłaszcza te 
duchowe i godnościowe ludzi pracy. Kontekst społeczno-historyczny 
jej powstania trafnie nakreśla w swym opracowaniu Gałkowski:

Kraków, którego biskupem był Karol Wojtyła, po pamiętnym 
referendum z roku 1946 („3 x tak!”) i po wyborach parlamen-
tarnych z roku 1947 poddany został szczególnemu ekspery-
mentowi. Dla zrównoważenia „burżuazyjnego ducha” starego 
Krakowa zaczęto budować Nową Hutę, pierwsze prawdziwie 
socjalistyczne miasto Polski. Socjalistyczne, to znaczy robotni-
cze i bez Boga. Jak udał się ten eksperyment? Wiele lat trwająca 
batalia przodującej klasy robotniczej o budowę kościoła zakoń-
czyła się jej zwycięstwem; nie było to zwycięstwo socjalizmu18.

Komunistyczni pomysłodawcy Nowej Huty albo nie byli tego świa-
domi, albo zupełnie zlekceważyli fakt, że na terenach, na których ją sta-
wiali, od wieków kwitło bogate życie religijne skoncentrowane wokół 

17 Wojtyła, Mission de France, s. 2.
18 J. Gałkowski, Praca w ujęciu Karola Wojtyły, s. 174.



2095Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

łaskami słynącego krzyża – prawdziwego skarbu mieszczącego się tam 
od początku XIII w. na terenie mogilskiego opactwa cystersów19. Sta-
wiać w takim miejscu ateistyczne, czysto materialistyczno-socjalistycz-
ne miasto, to po prostu prosić się o to, by w jego centrum natychmiast 
wyrósł nowy krzyż – głos robotników wołających do władz o uszano-
wanie ich prawa do Boga. I tak też się stało. Dramatyczne dni obrony 
tego krzyża pod koniec kwietnia 1960 r. Wojtyła obserwował osobiście 
już jako krakowski biskup. Po latach nawiązywał do tego faktu w swym 
kazaniu wygłoszonym do licznie zgromadzonych w Nowej Hucie wier-
nych w trakcie jego pierwszej papieskiej pielgrzymki do ojczyzny:

Znów jestem tutaj wspólnie z wami, z wami, z którymi po-
łączyły mnie całe lata wspólnego budowania Nowej Huty na 
fundamencie Krzyża. (…) Dzieje Nowej Huty są także napisa-
ne poprzez krzyż – naprzód poprzez ten stary, mogilski, odzie-
dziczony tutaj po stuleciach – a potem poprzez inny, nowy… 
który postawiono niedaleko stąd20.

Papież wyciągnął z tego historycznego faktu ponadczasowy, uni-
wersalny wniosek dotyczący związku krzyża i ludzkiej pracy: „Nie 
można oddzielić krzyża od ludzkiej pracy. To właśnie potwierdziło się 
tutaj w Nowej Hucie”21. Następnie gorąco zaapelował do zebranych:

Ale to jedno pamiętajcie: Chrystus nie zgodzi się nigdy z tym, 
aby człowiek był uznawany – albo: aby siebie samego uznawał 
– tylko za narzędzie produkcji; żeby tylko według tego czło-
wiek był oceniany, mierzony, wartościowany. Chrystus nigdy 
się z tym nie zgodzi. Dlatego położył się na tym swoim krzyżu, 

19 Por. Nowa Huta. Miasto krzyża i pracy, s. 13–15.
20 Jan Paweł II, Przemówienie do pielgrzymów w Nowej Hucie – Mogile (9.06.1979), 

nr 1.
21 Jan Paweł II, Przemówienie do pielgrzymów w Nowej Hucie – Mogile (9.06.1979), 

nr 2.



210 5 Lech Wołowski

jak gdyby na wielkim progu duchowych dziejów człowieka, 
ażeby sprzeciwiać się jakiejkolwiek degradacji człowieka. Rów-
nież, gdyby to była degradacja przez pracę22.

Doświadczenie Nowej Huty nauczyło Wojtyłę wielkiego szacunku 
dla ludzi pracy i skłoniło do bezkompromisowej obrony ich godności. 
To właśnie robotnicza społeczność Nowej Huty, broniąc tego krzyża, 
na którym w ich obronie „położył” się Reytan wszechczasów – Chry-
stus, pokazała, że nigdy nie powiodą się plany sprowadzenia człowieka 
do roli bezbożnej maszyny, czy zwierzęcia potulnie i bezrefleksyjnie 
wykonującego pracę w kieracie. Dlatego w późniejszych swoich ency-
klikach i ogólnie papieskim nauczaniu Jan Paweł II będzie wielokrot-
nie podkreślał Boży tj. transcendentny i chrystologiczny wymiar pracy.

1.5. „Solidarność”
Ostatnim, przeżywanym już za czasów rzymskiego pontyfikatu, 

ale również kluczowym biograficznym wątkiem decydującym o rela-
cji Jana Pawła II do środowiska ludzi pracy była jego bardzo osobista 
relacja do unikatowego na skalę światową, nabierającego wyjątkowego 
rozmachu w Polsce lat 80. społeczno-robotniczego ruchu „Solidar-
ność”. Jan Paweł II od samego początku był jego duchowym przywód-
cą i autorytetem, a także – co bardzo ważne – międzynarodowym am-
basadorem. Kiedy w Polsce w czasie stanu wojennego „Solidarność” 
w maksymalnie – jak to tylko było możliwe – pokojowy sposób wal-
czyła z komunistyczno-marksistowskim reżimem, Jan Paweł II na fo-
rum Międzynarodowej Organizacji Pracy wygłaszał takie oto słowa:

Solidarność sprzeciwia się pojmowaniu społeczeństwa w kate-
goriach walki „przeciw”, zaś stosunków społecznych w katego-

22 Jan Paweł II, Przemówienie do pielgrzymów w Nowej Hucie – Mogile (9.06.1979), 
nr 2.



2115Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

riach bezkompromisowego przeciwstawiania klas. Solidarność, 
która swój początek i swoją siłę bierze z natury pracy ludzkiej, 
a więc z prymatu osoby ludzkiej na rzeczami, będzie umiała 
tworzyć narzędzie dialogu i współpracy, pozwalające rozwiązy-
wać sprzeczności bez dążenia do zniszczenia przeciwnika23.

Doświadczenie tego unikatowego w skali historii świata ruchu, któ-
remu na imię „Solidarność”, uzmysłowiło Janowi Pawłowi II, jak wiel-
ki potencjał dobra i zdolności do jego obrony tkwi w ludziach pracy. 
Dobrem tym jest nie tylko ich doczesny materialny dobrobyt, jest nim 
także, a może przede wszystkim godność człowieka, ojczyzna i wiara.

Owszem, dóbr tych można bronić także „piórem”, ale kiedy władza 
posuwa się do systematycznie stosowanej – jak podczas stanu wojen-
nego w Polsce – przemocy fizycznej, to piórem nie pokona się szwa-
dronu „zomowców” – w takim przypadku potrzeba odważnych i sil-
nych fizycznie ludzi pracy, którzy narażając swe własne zdrowie i życie 
potrafią własnym ciałem bronić tych najwyższych wartości. I, jak z na-
ciskiem podkreślał to Jan Paweł II, wcale to nie znaczy, że obrona ta 
ma sprowadzać się do rękoczynów. „Solidarność” pokazała, że może to 
być także odważna i stanowcza postawa oporu pozbawionego nawet 
cienia agresji.

2. Oryginalny wkład Jana Pawła II w problematykę pracy fizycznej – 
„teologia pracy”

Jan Paweł II stworzył coś w rodzaju własnej, wysoce oryginalnej 
„teologii pracy”. Można powiedzieć, że uczynił to w pewnej analo-
gii do swej słynnej „teologii ciała”. W przeciwieństwie jednak do tej 

23 Jan Paweł II, Przemówienie na Sesji Międzynarodowej Organizacji Pracy, 
15.06.1982. Cytat za: Jan Paweł II o ludziach pracy, J. Bahr (red.), Wydział Dusz-
pasterstwa Kurii Metropolitalnej w Krakowie, Kraków 1983, s. 14.



212 5 Lech Wołowski

drugiej, ta pierwsza jest dużo mniej znana i niestety niesformułowana 
w żadnym zbiorczym, systematycznym dziele. Jego nauczanie w tym 
zakresie rozsiane jest po ogromnej liczbie dokumentów, wypowiedzi, 
kazań i przemówień. 

2.1. Podkreślenie wagi aspektów duchowych w życiu ludzi pracy
Jeżeli chcemy mówić o najbardziej charakterystycznym rysie 

„teologii pracy” Jana Pawła II, to kluczowym aspektem będzie tu jej 
chrześcijańska duchowość, głęboko przenikająca rzeczywistość pracy 
i wynosząca ją na właściwy poziom godności, a jednocześnie wyzna-
czająca szczególną drogę do świętości człowieka. Podstawy tej idei 
chrześcijańskiej duchowości pracy zarysował papież w encyklice La-
borem exercens:

Trzeba przeto, ażeby owa chrześcijańska duchowość pracy 
była powszechnym udziałem wszystkich. Trzeba, aby zwłasz-
cza w dzisiejszej epoce duchowość pracy wykazywała tę dojrza-
łość, jakiej domagają się napięcia i niepokoje myśli i serc (…). 
Świadomość, że przez pracę człowiek uczestniczy w dziele 
stworzenia, stanowi najgłębszą pobudkę do jej podejmowa-
nia na różnych odcinkach: „Powinni tedy wierni – czytamy 
w Konstytucji Lumen gentium – poznawać najgłębszą naturę 
całego stworzenia, jego wartość i przeznaczenie do chwały Bo-
żej, i przez świeckie również dzieła dopomagać sobie wzajem-
nie do bardziej świętego życia, tak aby świat przepojony został 
duchem Chrystusowym i w sprawiedliwości, miłości i pokoju 
tym skuteczniej swój cel osiągał (…)” (LE 25).

Nawiązując do protologicznego nakazu czynienia sobie ziemi pod-
daną, nadającemu człowiekowi status „królewskości” w stosunku do 
całego stworzenia, w encyklice Redemptor hominis papież pisał o ko-
nieczności przełamania marksistowsko-technokratycznego, czysto 



2135Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

materialistycznego podejścia do problematyki pracy i przezwyciężenia 
go za pomocą personalistycznego i głęboko duchowego spojrzenia na 
tę rzeczywistość:

Istotny sens tej „królewskości”, tego „panowania” człowieka 
w świecie widzialnym, zadanym mu przez samego Stwórcę, 
leży w pierwszeństwie etyki przed techniką, leży w prymacie 
osoby w stosunku do rzeczy, leży w pierwszeństwie ducha wo-
bec materii (RH 16).

Dlatego też Jan Paweł II przestrzegał przed czysto materialistycz-
nym rozumieniem postępu, będącego owocem ludzkiej pracy. Jeżeli 
postęp ten ma być prawdziwym postępem, nie może ograniczyć się do 
sfery materialnej, lecz przede wszystkim musi oznaczać doskonalenie 
się człowieka w sferze duchowej:

Taki pogląd na sprawę postępu i rozwoju – temat tak bardzo 
dominujący we współczesnej umysłowości – może być rozu-
miany tylko jako owoc rzetelnej duchowości ludzkiej pracy 
i tylko w oparciu o taką duchowość może też być urzeczywist-
niany i wprowadzany w życie. Jest to pogląd i program, który 
swymi korzeniami tkwi w „ewangelii pracy” (LE 26).

W opartej na „ewangelii pracy” duchowej „teologii pracy” Jana 
Pawła II wyróżnić można wiele szczegółowych wątków i zagadnień. 
Poniżej omówimy dwa z nich, wyróżniające się z jednej strony orygi-
nalnością spojrzenia, a z drugiej aktualnością w zakresie współczesnej 
dyskusji dotyczącej duchowości ludzi pracy.

2.1.1. Problematyka kapłaństwa powszechnego ludzi pracy
Pomimo wielkich nadziei, jakie wiązał z nią młody ksiądz Wojty-

ła, idea „księży-robotników” upadła – można powiedzieć, zrodziła się 
za wcześnie – wyprzedziła ówczesną mentalność i została odrzucona 
w aurze kpin i niezrozumienia. Jan Paweł II nie ustał jednak w swych 



214 5 Lech Wołowski

wysiłkach łączenia środowisk ludzi pracy fizycznej z ideą kapłaństwa, 
będącego sercem wewnętrznego życia Kościoła. Połączenie wymiaru 
społecznego i chrystologicznego w „teologii pracy” Jana Pawła II znaj-
dowało się bowiem w samym centrum jego zainteresowań. Trafnie ujął 
to w swym opracowaniu Gałkowski:

Analiza problemu pracy przeprowadzona przez Karola Woj-
tyłę sytuuje się na skrzyżowaniu dwóch płaszczyzn: ludzkie-
go uczestnictwa w społecznej naturze człowieka oraz ludz-
kiego uczestnictwa w królewskiej władzy Chrystusa24.

Można przypuszczać, że Jan Paweł II rozumował następująco: sko-
ro tak trudno jest przebić się z ideą „kapłanów-robotników”, to może 
łatwiej będzie podejść do tematu od drugiej strony i zacząć więcej 
mówić o „robotnikach-kapłanach”. Okazją do podjęcia tego tematu 
na szerszą skalę stała się prorocza myśl Soboru Watykańskiego II mó-
wiąca o powszechnym kapłaństwie wiernych. Podczas gdy w tekstach 
przedsoborowych dominował rozdźwięk pomiędzy kapłaństwem hie-
rarchicznym a laikatem, w tekstach soborowych zaczęło przebijać się 
spojrzenie integracyjne:

Chrystus Pan, Kapłan wzięty spośród ludzi (por. Hbr 5, 1–5), 
nowy lud „uczynił królestwem i kapłanami Bogu i Ojcu swe-
mu” (Ap 1, 6; por 5, 9–10). Ochrzczeni bowiem poświęcani 
są przez odrodzenie i namaszczenie Duchem Świętym, jako 
dom duchowy i święte kapłaństwo, aby przez wszystkie wła-
ściwe chrześcijaninowi uczynki składać ofiary duchowe i głosić 
moc Tego, który wezwał ich z ciemności do swego prawdziwe-
go świata (por. 1 P 2, 4–10). (…) Kapłaństwo zaś powszech-
ne wiernych i kapłaństwo urzędowe, czyli hierarchiczne, choć 
różnią się istotą a nie stopniem tylko, są sobie jednak wzajem-
nie przyporządkowane, jedno i drugie bowiem we właściwy so-

24 J. Gałkowski, Praca w ujęciu Karola Wojtyły, s. 175.



2155Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

bie sposób uczestniczy w jednym kapłaństwie Chrystusowym 
(LG 10).

Dzięki temu w swej „teologii pracy” Jan Paweł II mógł wyróżnić 
dwie płaszczyzny. Pierwszą jest społeczny wymiar pracy, którego nikt 
oczywiście nie kwestionuje, był on oczywisty nawet dla marksistów, 
nie wymaga więc tu dodatkowej uwagi25. Dużo ciekawsza jest ta dru-
ga, właśnie duchowa płaszczyzna, ściśle związana z potrójną władzą 
Chrystusa:

Drugą płaszczyznę, teologiczną, wyznacza włączenie się czło-
wieka w misję zbawczą, związaną z „troistą władzą Chrystusa, 
z władzą kapłana, proroka i króla”. (…) Na płaszczyźnie teo-
logicznej zagadnienie pracy związane jest z władzą królew-
ską Chrystusa. Łacińskiego terminu „munos” (tłumaczonego 
zwykle jako „władza”) Wojtyła nie interpretuje jako prawa rzą-
dzenia, lecz jako „po pierwsze «zadanie» (…) oraz po drugie 
«moc» albo «zdolność» do wypełniania zadań”; „munus” 
oznacza więc służbę26.

Na tej właśnie płaszczyźnie Jan Paweł II dostrzegł okazję do tego, 
by wynieść godność każdego człowieka, a zwłaszcza człowieka pracy 
fizycznej do potrójnej godności Chrystusa, „syna cieśli” z jednej stro-
ny, a z drugiej strony Syna Bożego, będącego kapłanem, królem i pro-
rokiem w jednej osobie:

Rozpoczynając moją papieską posługę, wierny nauczaniu So-
boru Watykańskiego II, pragnąłem położyć nacisk na sprawę 
kapłańskiej, prorockiej i królewskiej godności całego Ludu 
Bożego, mówiąc: „Ten, narodzony z Maryi Dziewicy, syn cieśli 
– jak mniemano, Syn Boga żywego – jak wyznał Piotr – przy-

25  Jan Paweł II poświęcił temu zagadnieniu wystarczająco dużo miejsca np. w dziele 
 K. Wojtyła, Osoba i czyn, Polskie Towarzystwo Teologiczne, Kraków 1969.

26 J. Gałkowski, Praca w ujęciu Karola Wojtyły, s. 178.



216 5 Lech Wołowski

szedł, aby wszystkich nas uczynić królestwem i kapłanami”. So-
bór Watykański II na nowo przypomniał tajemnicę tej władzy. 
Posłannictwo Chrystusa-Kapłana, Proroka-Nauczyciela i Kró-
la – trwa w Kościele. Wszyscy: cały Lud Boży, jesteśmy tego 
potrójnego posłannictwa uczestnikami (CL 14).

Każdy więc pracownik fizyczny, niezależnie od tego, jaki typ pracy 
wykonuje, partycypuje nie tylko w królewskiej i prorockiej godności 
Chrystusa, uczestniczy również w Jego kapłaństwie, staje się robotni-
kiem-kapłanem, składając Bogu Ojcu w ofierze cały wysiłek swojego 
życia:

Ze względu na swoje kapłaństwo Jezus samego siebie wydał 
na krzyżu i nieustannie ofiarowuje się w Eucharystii na chwa-
łę Ojca, dla zbawienia ludzkości. Ludzie świeccy uczestniczą 
w urzędzie kapłańskim Chrystusa, gdyż jako wcieleni przez 
Chrzest w Chrystusowe Ciało łączą się z Nim w tej ofierze, 
ofiarowując siebie samych i wszystkie swoje uczynki (por. 
Rz 12, 1–2) (CL 14).

Jest to niewątpliwie najgłębszy duchowy wymiar ludzkiej pracy. 
Pracownik fizyczny łączy się w swym powszechnym kapłaństwie z je-
dynym i najwyższym kapłaństwem Chrystusa. Fizyczny wymiar tego 
kapłaństwa nabiera szczególnego znaczenia w perspektywie fizycz-
ności cierpień zbawczej ofiary Chrystusa na krzyżu. Problematyka ta 
będzie pogłębiona w dalszej części pracy w punkcie dotyczącym god-
ności celu ludzkiej pracy.

2.1.2. Św. Józef – duchowy wzór i patron ludzi pracy
Ogólna idea kapłaństwa powszechnego, w którym uczestni-

czą ludzie pracy, pomimo swej głębokiej adekwatności i praktycznej 
uchwytności, może przynajmniej dla niektórych wydawać się zbyt abs-
trakcyjna i przerastająca ich zdolności zarówno w zakresie percepcji, 



2175Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

jak i realizacji. Stąd też Jan Paweł II zdawał sobie doskonale sprawę 
z tego, że ludzie pracy potrzebują w swym duchowym życiu jakiegoś 
konkretnego przewodnika, konkretnej postaci, na której mogliby się 
wzorować i z której mogliby czerpać inspirację do tego, by nie ogra-
niczać swego zawodowego życia jedynie do aspektów materialnych 
i doczesnych.

Zdając sobie ponadto sprawę z szerzonej zwłaszcza w krajach ko-
munistycznych czysto materialistycznej wizji pracy, papież wyczuwał 
potrzebę wskazania osobowej przeciwwagi dla promowanych przez 
komunistyczne reżimy pseudo-autorytetów pokroju Marksa, Engelsa, 
Lenina czy Stalina, którzy oczywiście sami z uczciwą fizyczną pracą nie 
mieli nic wspólnego, ale na pochodach pierwszomajowych ich wize-
runki zawsze „maszerowały” w pierwszym rzędzie, a w fabrykach roiło 
się od posągów przedstawiających ich jako „przodowników” pracują-
cego ludu miast i wsi.

Tą przeciwwagą, na którą postawił, papież była osoba św. Józefa. 
On w przeciwieństwie do wyżej wymienionych znał smak trudu i potu 
wylewanego podczas ciężkiej, codziennej pracy fizycznej i on – co 
najważniejsze – w pracy tej odnajdywał, jako najważniejszy, wymiar 
duchowy, a nie materialny. Dlatego też Jan Paweł II, zwracając się do 
ludzi pracy, z wielkim naciskiem zaznaczał, że 1 maja to nie czas cele-
bracji komunistycznych pseudo-bohaterów, lecz czas oddawania czci 
św. Józefowi Rzemieślnikowi:

Jeżeli Rodzina z Nazaretu jest w porządku zbawienia i świę-
tości przykładem i wzorem dla ludzkich rodzin, to podobnie 
i praca Jezusa przy boku Józefa-cieśli. W naszej epoce Kościół 
szczególnie to uwydatnił poprzez wspomnienie liturgiczne Jó-
zefa-Rzemieślnika w dniu 1 maja (RC 22).

Dlatego też właśnie papież z Polski tak bardzo się ucieszył, kiedy 
odwiedzając w uroczystość św. Józefa pracowników kombinatu meta-



218 5 Lech Wołowski

lurgicznego w Terni, zamiast popiersia Marksa czy Lenina, które naj-
częściej zdobiły huty w komunistycznych krajach, dostrzegł tam statuę 
– wprowadzonego w świat ludzkiej pracy przez św. Józefa – Chrystusa:

Z wielką radością więc spostrzegłem u wejścia Statuę Jezusa 
Boskiego Robotnika: jest On tutaj, pośród was na miejscu, po-
nieważ Jezus Chrystus wie z doświadczenia, czym jest praca. 
Praca bowiem ma swój początek w Bogu27.

W swej adhortacji Redemptoris custos, poświęconej postaci św. Jó-
zefa, Jan Paweł II stawiał ludziom pracy św. Józefa jako wzór człowieka 
czynu. Zauważył tam, że Maryja podczas swojego zwiastowania wypo-
wiedziała fiat, natomiast Józef

w momencie swego „zwiastowania” nie wypowiedział żadne-
go słowa, a jedynie „uczynił tak, jak mu polecił anioł Pański” 
(Mt 1, 24). A to pierwsze „uczynił” stało się początkiem „drogi 
Józefa”. W ciągu całej tej drogi Ewangelie nie zapisują żadnego 
słowa, jakie wypowiedział. Ale milczenie Józefa ma swą szcze-
gólną wymowę: poprzez to milczenie można w pełni odczytać 
prawdę, jaka zawiera ewangeliczne stwierdzenie: „mąż spra-
wiedliwy” (por. Mt 1, 19) (RC 17).

W ten sposób papież nauczał, że modlitwa czynem jest nie mniej 
ważna od modlitwy słowem. Św. Józef, „mąż sprawiedliwy”, czyli dziś 
powiemy: człowiek święty, nie wyśpiewywał podniosłych hymnów, nie 
odmawiał kwiecistych modlitw. Jego modlitwą była cicha, pokorna, 
rzetelna i uczciwa praca w warsztacie. Jego modlitwą było przyjmowa-
nie bez szemrania w praktyce konkretnych czynów swego życia bardzo 
trudnej do zaakceptowania woli Bożej (por. Mt 1, 20–21; Mt 2, 13).

27 Jan Paweł II, Przemówienie do robotników kombinatu metalurgicznego w Terni 
(Włochy, 19.03.1981 r.). Cytat za: Jan Paweł II o ludziach pracy, J. Bahr (red.), 
Wydział Duszpasterstwa Kurii Metropolitalnej w Krakowie, Kraków 1983, s. 4.



2195Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

Tak jak bardzo miła Bogu była ta milcząca modlitwa czynem św. 
Józefa, tak miła jest Mu milcząca modlitwa tych, których św. Józef stał 
się patronem – milionów ciężko fizycznie pracujących ludzi, o ile wła-
śnie dzięki temu, że przyjmą sobie go za patrona, tak tę pracę będą 
interpretować. Podobnie jak w przypadku pierwszego duchowego 
mistrza młodego Wojtyły – Jana Tyranowskiego, każdy pracownik fi-
zyczny może wzorem św. Józefa przekształcić swój warsztat milczącej 
pracy fizycznej w świątynię wewnętrznej kontemplacji duchowej:

Nad pracą Cieśli w domu nazaretańskim rozpościera się ten 
sam klimat milczenia, który towarzyszy wszystkiemu, co jest 
związane z postacią Józefa. Milczenie to równocześnie w spo-
sób szczególny odsłania wewnętrzny profil tej postaci. Ewangelie 
mówią wyłącznie o tym, co Józef „uczynił”. Jednakże w tych 
osłoniętych milczeniem „uczynkach” Józefa pozwalają odkryć 
klimat głębokiej kontemplacji (RC 25).

Dlatego też Jan Paweł II wskazuje ludziom pracy św. Józefa jako 
tego, który odkrywa przed nimi duchowe głębie ich fizycznej aktyw-
ności sięgające samej tajemnicy Odkupienia:

Praca ludzka (w szczególności praca fizyczna) znalazła szcze-
gólne miejsce w Ewangelii. Wraz z człowieczeństwem Syna Bo-
żego została ona przyjęta do tajemnicy Wcielenia. Została też 
w szczególny sposób odkupiona. Józef z Nazaretu, przez swój 
warsztat, przy którym pracował razem z Jezusem, przybliżył 
ludzką pracę do tajemnicy Odkupienia (RC 22).

Św. Józef wprowadzając Jezusa w tajniki ludzkiej pracy fizycznej, 
wprowadza jednocześnie ludzi tej pracy w tajemnicę łączenia się w niej 
z Chrystusem ich Zbawicielem. Problematyka ta będzie głębiej omó-
wiona w następnym paragrafie w kontekście godności źródła i celu 
ludzkiej pracy.



220 5 Lech Wołowski

2.2. Walka o godność ludzi pracy
Jan Paweł II był wielkim orędownikiem godności ludzi pracy. Cią-

głe podkreślanie duchowych aspektów ich działalności miało na celu 
ukazanie w pełnym blasku godności ich powołania życiowego, daleko 
przekraczającej wymiar materialny, techniczny i ekonomiczny. W swej 
homilii w Nowej Hucie – Mogile wołał:

Współczesna bowiem problematyka ludzkiej pracy (czy zresztą 
tylko współczesna?) ostatecznie sprowadza się – niech mi to 
darują wszyscy specjaliści – nie do techniki i nawet nie do eko-
nomii, ale do jednej podstawowej kategorii: jest to kategoria 
godności pracy – czyli godności człowieka. I ekonomia, i tech-
nika, i tyle innych specjalizacji czy dyscyplin swoją rację bytu 
czerpią z tej jednej podstawowej kategorii28.

Ten aspekt godności ludzkiej pracy Jan Paweł II rozwijał w kluczu 
dwóch jego wymiarów: godności źródła ludzkiej pracy, będącej współ-
pracą człowieka z Boskim zamysłem stwórczym, oraz godnością celu 
ludzkiej pracy, którym w ostatecznym rozrachunku jest zjednoczenie 
z Chrystusem: „ta podstawowa kategoria – godność pracy jako miara 
godności człowieka – jest chrześcijańska. Odnajdujemy ją w Chrystu-
sie niejako w najwyższym stopniu nasilenia”29.

2.2.1. Godność źródła ludzkiej pracy fizycznej – współpraca 
z Bogiem w dziele stwórczym 
Godność pracy, zwłaszcza fizycznej, ma swoje korzenie w dwóch 

podstawowych biblijnych aksjomatach protologicznych. Po pierwsze, 
człowiek jest stworzony na obraz i podobieństwo Boże, więc skoro 
28 Jan Paweł II, Przemówienie do pielgrzymów w Nowej Hucie – Mogile (9.06.1979), 

nr 2.
29 Jan Paweł II, Przemówienie do pielgrzymów w Nowej Hucie – Mogile (9.06.1979), 

nr 2.



2215Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

Bóg jest stwórcą, to człowiek musi nosić w sobie także ten element 
twórczy. Po drugie, Bóg bezpośrednio polecił człowiekowi realizować 
swe twórcze zdolności, polecając mu czynić sobie ziemię poddaną. Jest 
to Boża zachęta do tego, by świadomie i odpowiedzialnie partycypo-
wać w Jego dziele stwórczym (LE 1). Jan Paweł II przypominał o tym 
nie tylko wielkim artystom i intelektualistom, lecz także prostym ro-
botnikom z Sao Paulo:

Człowiek, który pracuje, staje się współpracownikiem Boga. 
Stworzony na obraz Boga, otrzymał on misję rządzenia 
wszechświatem po to, by pomnożyć jego bogactwa i zagwaran-
tować ich uniwersalne przeznaczenie, by zjednoczyć ludzi we 
wzajemnej służbie i wspólnym tworzeniu godnego i pięknego 
systemu życia, na chwałę Stworzyciela30.

Tematykę tę papież rozwinął w pełni w encyklice Laborem exercecns, 
w której podkreślał wyjątkową godność rzeczywistości pracy, opartą o 
podstawowe prawdy biblijne:

Bardzo głęboko wpisana jest w Słowo Bożego Objawienia ta 
podstawowa prawda, że człowiek, stworzony na obraz Boga, 
przez swoją pracę uczestniczy w dziele swego Stwórcy – i na miarę 
swoich ludzkich możliwości poniekąd dalej je rozwija i dopeł-
nia, postępując wciąż na przód w odsłanianiu ukrytych w ca-
łym stworzeniu zasobów i wartości (LE 25).

Komentując następnie w tej samej encyklice pierwszy biblijny 
opis stworzenia, papież podkreśla wyjątkowość – na tle pozostałego 
stworzenia – powołania człowieka i tylko człowieka do naśladowania 
Stwórcy zarówno w pracy, jak i w koniecznym dla niej odpoczynku:

30 Jan Paweł II, Przemówienie do robotników w Sao Paulo (Brazylia), 03.08.1980 r. 
Cytat za: Jan Paweł II o ludziach pracy, J. Bahr (red.), Wydział Duszpasterstwa 
Kurii Metropolitalnej w Krakowie, Kraków 1983, s. 4.



222 5 Lech Wołowski

Ów opis stworzenia, jaki znajdujemy już w pierwszym rozdzia-
le Księgi Rodzaju, jest równocześnie jakby pierwszą „ewangelią 
pracy”, ukazuje bowiem, na czym polega jej godność – uczy, że 
człowiek pracując, winien naśladować Boga, swojego Stwórcę, 
nosi bowiem w sobie – on jeden – ów szczególny pierwiastek 
podobieństwa do Niego. Powinien naśladować Boga zarówno 
pracując, jak i odpoczywając – skoro Bóg sam zechciał przed-
stawić mu swoje stwórcze działanie pod postacią pracy i odpo-
czynku (LE 25).

Istotą papieskiego nauczania jest tu fakt, że te wzniosłe słowa od-
noszą się nie tylko do najwspanialszych artystycznych czy intelektual-
nych dzieł człowieka, one odnoszą się także do najbardziej prozaicz-
nych, przyziemnych i codziennych czynności, które najczęściej wiążą 
się z wykonywaniem pracy fizycznej:

Świadomość, że praca ludzka jest uczestnictwem w dziele Boga, 
winna przenikać – jak uczy Sobór – także do „zwykłych codzien-
nych zajęć”. Mężczyźni bowiem i kobiety, którzy zdobywając 
środki na utrzymanie własne i rodziny tak wykonują swoje 
przedsięwzięcia, by należycie służyć społeczeństwu, mogą słusz-
nie uważać, że swoją pracą rozwijają dzieło Stwórcy, zaradzają 
potrzebom swoich braci i osobistym wkładem przyczyniają się 
do tego by w historii spełniał się zamysł Boży (LE 25).

2.2.2. Godność celu ludzkiej pracy fizycznej – zjednoczenie 
z Chrystusem
Kiedy mówimy o celach ludzkiej pracy fizycznej, możemy wy-

różnić ich wiele i to na różnych płaszczyznach. Godziwym celem tej 
pracy może być utrzymanie rodziny, rozwój osobisty, czy też wytwo-
rzenie jakiegoś fizycznego dobra, które będzie służyło społeczeństwu. 
Wszystkie te cele, choć dobre i szlachetne, zatrzymują się jednak na 



2235Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

horyzoncie doczesności. Jan Paweł II w swej „teologii pracy” spoglą-
dał jednak dalej i głębiej. Ostatecznym celem życia chrześcijanina jest 
przecież zjednoczenie z Chrystusem, dlaczego więc praca fizyczna nie 
miałaby być jedną z dróg do tego właśnie celu?

Ta prawda, że przez pracę człowiek uczestniczy w dziele same-
go Boga, swego Stwórcy, została w sposób szczególny uwydat-
niona przez Jezusa Chrystusa (…) wymowa życia Chrystusa jest 
jednoznaczna: należy On do „świata pracy”, ma dla ludzkiej 
pracy uznanie i szacunek, można powiedzieć więcej: z miłością 
patrzy na tę pracę, na różne jej rodzaje, widząc w każdej jakiś 
szczególny rys podobieństwa człowieka do Boga – Stwórcy 
i Ojca (LE 26).

W powyższym cytacie mowa jest w ogólności o „świecie pracy” 
i o „pracy ludzkiej”, nie ma więc tu jeszcze ukierunkowania na ten 
szczególny aspekt pracy fizycznej, który najbardziej nas interesuje. Ale 
Jan Paweł II nie zatrzymał się na powyższych słowach. Chrystus nie 
tylko „z miłością patrzy na tę pracę”, wiemy doskonale, że przez wiele 
lat swego ziemskiego życia sam ją wykonywał. I nie była to praca inte-
lektualisty, lecz właśnie bardzo przyziemna praca fizyczna: 

Powierzoną bowiem sobie „ewangelię”: słowo odwiecznej Mą-
drości, Jezus nie tylko głosił, ale przede wszystkim wypełniał 
czynem. Była to przeto również ewangelia pracy, gdyż Ten, kto 
ją głosił, sam był człowiekiem pracy, pracy rzemieślniczej, jak Jó-
zef z Nazaretu (por. Mt 13, 55) (LE 26).

Nie ulega wątpliwości, że Jezus był pracownikiem fizycznym 
i w trakcie swego ziemskiego życia właśnie z takimi pracownikami się 
solidaryzował i wśród nich przebywał. Oznacza to ogromną szansę dla 
wszystkich ludzi pracy fizycznej. Można postawić tezę, że w tym kon-
tekście praca fizyczna jest o tyle „uprzywilejowana”, że ten, kto rozu-



224 5 Lech Wołowski

mie ideę pracy jako formę zjednoczenia z Chrystusem, może właśnie 
w pracy fizycznej zjednoczenie to przeżyć w formie bezpośredniej.

Papież zwraca przy tym uwagę na kluczowy element tego zjedno-
czenia poprzez fakt, że praca łączy się nieodzownie z trudem. W przy-
padku pracy fizycznej mamy do czynienia z trudem i cierpieniem na-
tury fizycznej, a to pozwala włączyć duchowy aspekt tego cierpienia 
w paschalną tajemnicę krzyża Chrystusa:

W tajemnicy paschalnej zawiera się Krzyż Chrystusa (…). Pot 
i trud, jaki w obecnych warunkach ludzkości związany jest nie-
odzownie z pracą, dają chrześcijaninowi i każdemu człowieko-
wi, który jest wezwany do naśladowania Chrystusa, możliwość 
uczestniczenia z miłością w dziele, które Chrystus przyszedł 
wypełnić (por. J 17, 4). To dzieło zbawienia dokonało się przez 
cierpienie i śmierć krzyżową. Znosząc trud pracy w zjednocze-
niu z Chrystusem ukrzyżowanym za nas, człowiek współpra-
cuje w pewien sposób z Synem Bożym w odkupieniu ludzko-
ści. Okazuje się prawdziwym uczniem Jezusa, kiedy na każdy 
dzień bierze krzyż (por. Łk 9, 23) działalności, do której został 
powołany (LE 27).

W tym świetle każda praca fizyczna, nawet ta, a może właśnie 
zwłaszcza ta, która wiąże się nie tylko z wysiłkiem, ale faktycznym 
cierpieniem fizycznym, nabiera wyjątkowego znaczenia. Jej cel i sens 
wykracza daleko poza doczesny horyzont zapewniania sobie środków 
do życia; a nawet także poza horyzont współpracy ze Stwórcą w jego 
dziele stwórczym. Staje się ona współpracą ze Zbawcą w jego dziele 
zbawczym, współbudowania wraz ze Zbawcą nowej zbawczej rzeczywi-
stości, której pełnię odkryjemy dopiero w wymiarze eschatologicznym:

W pracy ludzkiej chrześcijanin odnajduje cząstkę Chrystuso-
wego Krzyża i przyjmuje ją w tym samym duchu odkupienia, 
w którym Chrystus przyjął za nas swój Krzyż. W tejże samej 



2255Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

pracy dzięki światłu, jakie przenika w nas z Chrystusowego 
Zmartwychwstania, znajdujemy zawsze przebłysk nowego ży-
cia, nowego dobra, jakby zapowiedź nowego nieba i nowej zie-
mi (por. 2 P 3, 13; Ap 21, 1) – które właśnie poprzez trud pra-
cy staje się udziałem człowieka i świata. Poprzez trud – a nigdy 
bez niego. Potwierdza to z jednej strony nieodzowność krzyża 
w duchowości ludzkiej pracy, z drugiej strony jednakże odsła-
nia się w tym krzyżu-trudzie nowe dobro, które z tej pracy bie-
rze początek. Z pracy rozumianej dogłębnie i wszechstronnie 
– ale nigdy bez niej (LE 27).

Wnioski

Podstawowym wnioskiem, jaki wyciągnąć można z powyżej przed-
stawionych analiz, jest stwierdzenie, iż Jan Paweł II wypracował wła-
sną, charakterystyczną dla jego spojrzenia na świat „teologię pracy”. 
Teologię tę oparł na dwóch podstawowych filarach. Pierwszym jest 
omówione w pierwszej części niniejszej pracy jego własne praktycz-
ne doświadczenie życiowe. To dzięki własnej ciężkiej, nieraz fizycznej 
pracy i dzięki spotkaniom z ludźmi pracy, takimi jak Jan Tyranowski, 
francuscy księża-robotnicy, koledzy z Fabryki „Solvay”, bohaterscy 
obrońcy krzyża w Nowej Hucie i przedstawiciele polskiego ruchu „So-
lidarność”, mógł do licznie zgromadzonych pielgrzymów w Piekarach 
Śląskich powiedzieć: „Dobrze Was rozumiem, nie obca mi praca”31.

To doświadczenie, zarówno własnej pracy, jak i nieustannie utrzy-
mywanego kontaktu z ludźmi pracy, sprawiło, że papież Jan Paweł II 
odznaczał się wyjątkową wrażliwością na problemy ludzi pracy, a pro-
blematyce pracy w jej chrześcijańskim rozumieniu poświęcał bardzo 
31 Słowa te stały się nawet tytułem opracowania: Dobrze Was rozumiem, nie obca 

mi praca… Kardynał Karol Wojtyła – Ojciec Święty Jan Paweł II w Piekarach Ślą-
skich, B. Pietyra (red.), Księgarnia Św. Jacka, Katowice, 2011.



226 5 Lech Wołowski

dużo miejsca w swych kazaniach, przemówieniach oraz najwyższej 
rangi dokumentach Magisterium.

W wymienionych wyżej pisemnych materiach, jakie pozostawił po 
sobie papież Polak, daje się odkryć drugi filar, na którym budował swą 
„teologię pracy”. Filarem tym była swoiście pojęta przez niego „ewan-
gelia pracy”. Termin ten Jan Paweł II rozumiał bowiem bardzo szeroko. 
Nie chodziło tylko o te fragmenty faktycznych Ewangelii nowotesta-
mentalnych, które mówią o pracy ludzkiej, lecz o całość objawienia 
chrześcijańskiego, wraz z wielowiekowym nauczaniem Kościoła w za-
kresie problematyki pracy.

Ów drugi filar nadał najważniejszy, charakterystyczny rys reflek-
sji Jana Pawła II dotyczącej zagadnienia pracy, zwłaszcza tej fizycznej. 
Otóż, dla papieża Polaka – może nieco paradoksalnie – najważniej-
szym aspektem pracy fizycznej nie jest jej fizyczny, tj. materialny, tech-
niczny, czy ekonomiczny, wymiar. Najważniejszy w życiu ludzi pracy 
fizycznej jest w jego ujęciu wymiar duchowy.

Koronującym wnioskiem z powyższej konstatacji jest fakt, że Jan 
Paweł II, jak nikt wcześniej, uświadomił ludzkości, że to właśnie z tej 
głębokiej duchowości pracy fizycznej płynie jej ogromna godność, 
a w konsekwencji ogromna godność każdego człowieka pracy fizycz-
nej, niezależnie od tego, jak prosta czy przyziemna ona by była. W każ-
dym człowieku pracy fizycznej Jan Paweł II dostrzegł niezastąpionego 
współpracownika Boga-Stwórcy w dziele Stworzenia i Boga-Zbawi-
ciela w dziele Zbawienia.



2275Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej 
Abstrakt

Niniejsze opracowanie podejmuje problematykę dialogu ze środowiskiem lu-
dzi pracy fizycznej, jaki podejmował od najmłodszych swych lat najpierw Karol 
Wojtyła, jako dorastający młody człowiek, następnie student, pracownik zakła-
dów „Solvay”, młody kapłan, aż wreszcie jako biskup, kardynał i papież. Prze-
prowadzone w pracy analizy wątków biograficznych i nauczania Jana Pawła II 
pokazują, że dialog ten opierał się na dwóch fundamentach: pierwszym – prak-
tycznym, wynikającym z doświadczenia własnej pracy fizycznej Karola Wojtyły 
i jego spotkań z ludźmi reprezentującymi to środowisko, oraz drugim – teore-
tycznym, w którym to głównie już jako papież Jan Paweł II stworzył w ramach 
swego papieskiego nauczania oryginalną „teologię pracy” opartą na „ewangelii 
pracy”, w której dominantą było podkreślenie wagi duchowego wymiaru pra-
cy fizycznej oraz płynącej z niego wyjątkowej godności pracownika fizycznego, 
jako współpracownika Boga w Jego dziele stwórczym i zbawczym.

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, ludzie pracy, praca fizyczna, teologia pracy, 
ewangelia pracy, duchowy wymiar pracy

John Paul II’s Openness to the Working Class 
Abstract

The present study addresses the problematics of dialogue with the working 
class which Karol Wojtyła undertook from his earliest years, first as a young 
adolescent, then as a student, an employee of the “Solvay” plant, a young 
priest, and finally as a bishop, cardinal and pope. The analyses of biographical 
threads and the teaching of John Paul II conducted in this work show that this 
dialogue was based on two foundations: the first – practical, resulting from 
Karol Wojtyła’s own experience of physical labor and his meetings with people 
representing the working class, and the second – theoretical, in which, mainly as 
Pope John Paul II, he created, as part of his papal teaching, an original “theology 
of work” based on the “gospel of work”, in which the dominant emphasis was 



228 5 Lech Wołowski

put on the importance of the spiritual dimension of physical work and the 
resulting exceptional dignity of the physical worker as a collaborator of God in 
His creative and salvific work.

Keywords: John Paul II, working class, physical labor, theology of work, gospel 
of work, spiritual dimension of work

Bibliografia
Dobrze Was rozumiem, nie obca mi praca… Kardynał Karol Wojtyła – Ojciec Święty 

Jan Paweł II w Piekarach Śląskich, B. Pietyra (red.), Księgarnia Św. Jacka, Ka-
towice, 2011.

Jan Paweł II o ludziach pracy, J. Bahr (red.), Wydział Duszpasterstwa Kurii Metropo-
litalnej w Krakowie, Kraków 1983.

Kalendarium życia Karola Wojtyły, A. Boniecki (red.), Znak, Kraków 2000.
Nowa Huta. Miasto krzyża i pracy, J. Franczyk, M. Lasota, J. Szczepaniak (red.), Po-

ligrafia ITS, Kraków 2009.
Gałkowski, J., Praca w ujęciu Karola Wojtyły, „Ethos” 2006, t. 19, nr 4 (76), s. 174–

186.
Jan Paweł II, Adhortacja Chistifideles laici, Rzym 1988.
Jan Paweł II, Adhortacja Redemptioris custos, Rzym 1989.
Jan Paweł II, Encyklika Laborem exercens, Rzym 1981.
Jan Paweł II, Encyklika Redemptor hominis, Rzym 1979.
Jan Paweł II, Głód sprawiedliwości nie może być źródłem nienawiści (homilia wygło-

szona w bazylice św. Dionizego, Saint Denis, 31 V 1980), „L’Osservatore 
Romano” (wyd. pol.) 1980, t. 1, nr 6, s. 10–12.

Wojtyła, K., Apostoł, „Tygodnik Powszechny” 1949, nr 35, s. 8–9.
Wojtyła, K.,, Mission de France, „Tygodnik Powszechny” 1949, nr 9, s. 1–2.
Wojtyła, K., Osoba i czyn, Polskie Towarzystwo Teologiczne, Kraków 1969.
Wojtyła, K., Poezje i dramaty, Znak, Kraków 1979.



2295Jan Paweł II otwarty na ludzi pracy fizycznej

Notka biograficzna

Lech Wołowski – pracownik naukowo-dydaktyczny  Wydziału Teologiczne-
go Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie. Doktor habilitowa-
ny nauk teologicznych z zakresu dogmatyki (doktorat: Pontificia Università 
Gregoriana, Rzym, 2017), doktor nauk matematycznych z zakresu mate-
matyki stosowanej (doktorat: University of California, Davis, 2004). Autor 
monografii: Łaska i wolność u Hansa Ursa von Balthasara i Józefa Tischnera 
(Kraków: Wydawnictwo WAM, 2019), Problematyka paradoksu w myśli 
Henriego de Lubaca i Hansa Ursa von Balthasara, (Kraków: Uniwersytet 
Papieski Jana Pawła II w Krakowie. Wydawnictwo Naukowe, 2023). Zakres 
bieżących zainteresowań badawczych obejmuje zagadnienia systematyczne 
i historyczne występujące w teologii dogmatycznej. Prezbiter archidiecezji 
krakowskiej.





5
Antoni Nadbrzeżny
ORCID: 0000-0003-0973-3625 
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II

Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

Apostolskie pielgrzymki Jana Pawła II do ojczyzny były nie tylko 
wielkimi wydarzeniami w sensie historycznym, lecz nade wszyst-
ko pełnymi wiary i nadziei spotkaniami z żywą wspólnotą Ko-

ścioła (Ecclesia vivens), z szeroką rzeszą ludzi różnych pokoleń, zawo-
dów, powołań, narodowości, światopoglądów i przekonań religijnych. 
Niezależnie od dzielących ich różnic jednoczyli się wokół osoby Papie-
ża-Polaka, w Bogu poszukując Słowa i Światła, zgodnie z wyznaniem 
psalmisty: „Latarnią dla moich nóg jest Twoje słowo i światłem na 
ścieżce mojej” (Ps 119, 105; tł. C. Miłosz). Karmieni w powojennych 
dekadach komunistyczną propagandą, a zarazem zmęczeni codzienną 
troską o chleb powszedni w czasach ekonomicznego kryzysu, gorąco 
pragnęli słowa prawdy i światła wiary. Owe konieczne do życia war-
tości duchowe odkrywali na nowo dzięki papieskiej posłudze, wier-
nie podążając szlakiem jego pielgrzymek do Polski. Bogactwo homilii 
i przemówień oraz spontanicznych gestów i słów papieża wciąż jest 
źródłem inspiracji i drogowskazem w kształtowaniu kościelnej i naro-
dowej „wspólnoty ducha”.



232 5 Antoni Nadbrzeżny

Na drogach papieskiego pielgrzymowania nie zabrakło pięknych, 
mądrych i wymownych spotkań ze światem polskiej nauki, ze spo-
łecznościami akademickimi, przeżywającymi swoje radości, trudności 
i dylematy. Spotkania te ukazywały dialogiczny charakter pontyfika-
tu Jana Pawła II, jego otwartość na rozmaite środowiska akademickie 
i zatroskanie o rozwój nauki w Polsce.

Celem niniejszego artykułu jest ukazanie głębi i aktualności papie-
skiego przesłania skierowanego do polskich środowisk akademickich. 
Dokonana zostanie analiza wybranych przemówień i homilii Jana 
Pawła II wygłoszonych do profesorów, rektorów i studentów podczas 
apostolskich pielgrzymek po ziemi ojczystej. W kolejnych częściach 
artykułu zostaną przypomniane i omówione główne idee papieskiego 
nauczania na temat istoty i misji uniwersytetu we współczesnej kultu-
rze. Opracowanie z założenia nie obejmuje całości bogatego nauczania 
Jana Pawła II do świata polskiej nauki, lecz ogranicza się do zaprezen-
towania jedynie najważniejszych aspektów papieskiej troski o rozwój 
dialogu między wiarą i rozumem, teologią i nauką, Kościołem i uni-
wersytetem.

1. Spotkania z okazji otrzymania doktoratu honoris causa

1.1. Uroczystość wręczenia papieżowi doktoratu honoris causa KUL
Spotkanie Jana Pawła II z reprezentacją Katolickiego Uniwersy-

tetu Lubelskiego (na czele z rektorem o. prof. Mieczysławem Alber-
tem Krąpcem OP) odbyło się w Pałacu Prymasowskim w Warszawie 
17 czerwca 1983 roku podczas drugiej pielgrzymki apostolskiej do oj-
czyzny, niestety w cieniu stanu wojennego1. Wbrew związanej z urzę-

1 Zob. M. Filipiak, A. Szostek (red.), Obecność. Karol Wojtyła – Jan Paweł II w Ka-
tolickim Uniwersytecie Lubelskim. Dar i odpowiedzialność, Towarzystwo Nauko-
we KUL, Lublin 2008, s. 134–143.



2335Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

dem papieskim tradycji nieprzyjmowania wyróżnień akademickich, 
Jan Paweł II zgodził się przyjąć honorowy doktorat przyznany mu 
przez Katolicki Uniwersytet Lubelski. Swoją decyzję uzasadniał po-
czuciem wdzięczności, szacunku i miłości do KUL-u, a także chęcią 
wyrażenia swego uznania dla całego świata nauki. 

W okolicznościowym przemówieniu papież podkreślił, że sprawy 
nauki zawsze były dla niego niezmiernie ważne, ponieważ uczelnie 
katolickie stanowią istotny element składowy posłannictwa Kościoła. 
Istnieje bowiem wewnętrzny i nierozerwalny związek między zleconą 
przez Chrystusa Kościołowi misją nauczania a nauką. Wyraził radość 
z faktu powstania Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego w 1918 
roku, wskazując na głęboką relację między niepodległością a katolic-
kością. Znajduje ona swój wyraz w uniwersyteckiej dewizie Deo et Pa-
triae (Bogu i Ojczyźnie), której KUL pozostaje wierny w ciągu swego 
istnienia2.

Dziękując Bogu za wieloletnią pracę na KUL-u jako profesor etyki 
(1956–1978)3, papież docenił ogromny wysiłek związany z budową 
nowego gmachu uniwersyteckiego, finansowanego dzięki niezwykłej 
ofiarności społeczeństwa katolickiego w Polsce. Swoje papieskie prze-
słanie wypowiedział w formie rozbudowanych życzeń. Wyraził gorące 
pragnienie, aby KUL rozwijał się w duchu najlepszych tradycji kultury 
uniwersyteckiej, polskiej, europejskiej i światowej. W swych powin-
szowaniach przypomniał o tożsamości uniwersytetu, który zawsze wi-
nien być wspólnotą profesorów i studentów zjednoczonych głębokim 
umiłowaniem prawdy, zakorzenionych w chrześcijańskich i zarazem 
prawdziwie humanistycznych wartościach. Papież z całego serca ży-
czył, by jedyny katolicki uniwersytet w Polsce skutecznie kształtował 
2 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, Znak, Kra-

ków 2005, s. 231.
3 Por. G. Weigel, Świadek nadziei. Biografia papieża Jana Pawła II, Znak, Kraków 

2009, s. 172–178.



234 5 Antoni Nadbrzeżny

ludzi mądrych i mężnych. Gorąco zaapelował, aby w naukowej działal-
ności zawsze łączyć porządek poznania z porządkiem wartości4. 

1.2. Uroczystość wręczenia papieżowi doktoratu honoris causa UJ
Podczas drugiej pielgrzymki do Polski Jan Paweł II spotkał się 

22 czerwca 1983 roku ze społecznością akademicką z okazji przyję-
cia doktoratu honoris causa Uniwersytetu Jagiellońskiego, wręczonego 
przez ówczesnego rektora prof. Józefa Andrzeja Gierowskiego5. Papież 
wygłosił wówczas okolicznościowe przemówienie w auli Collegium 
Maius. Wskazał na niezwykłą wielkość krakowskiego Uniwersytetu, 
bezsprzecznie potwierdzoną w historii zarówno naszej ojczyzny, jak 
i kultury europejskiej i światowej. Owa niezwykła wielkość krakow-
skiej Alma Mater w przeważającej mierze decyduje o znaczeniu Polski 
w dziejach ogólnoludzkiej kultury. 

Wspominając swój pierwszy pobyt na Uniwersytecie Jagielloń-
skim, papież nadmienił, że był on związany z promocją doktorską jego 
starszego brata Edmunda (1906–1932), absolwenta Wydziału Lekar-
skiego. Nawiązał następnie do swojej promocji doktorskiej na Wy-
dziale Teologicznym UJ, która nastąpiła po zakończeniu dwuletnich 
studiów zagranicznych na Papieskim Uniwersytecie Angelicum w Rzy-
mie (1946–1948). W poczuciu wdzięczności za możliwość doświad-
czenia przedwojennej kultury akademickiej papież powrócił pamięcią 
do swoich studiów z filologii polskiej rozpoczętych na UJ w 1938 
roku. Wspominał studia na konspiracyjnym Wydziale Teologicznym 
zainicjowane jesienią 1942 roku. Przywołał też ważne w jego rozwoju 
naukowym wydarzenie z listopada 1953 roku, jakim była habilitacja 
uzyskana na Wydziale Teologicznym, ostatnia przed usunięciem tegoż 
4 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 232–233. 
5 Por. F. Ziejka, Jan Paweł II a świat akademicki, „Nauka” 2011, nr 2, s. 22. Zob. 

F. Ziejka, Jan Paweł II i polski świat akademicki, Universitas, Kraków 2014.



2355Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

wydziału ze struktury Uniwersytetu Jagiellońskiego przez władze ko-
munistyczne w sierpniu 1954 roku. Papież opisywał poszczególne eta-
py swojego życia mocno związanego z Uniwersytetem, interpretując je 
w perspektywie historycznej, a dokładniej mówiąc w optyce teologicz-
nej refleksji nad historią6. 

Przechodząc od wymiaru osobistego do uniwersalnego, papież 
nawiązał do początków uczelni. Przypomniał fakt założenia Uniwer-
sytetu w 1364 roku przez króla polskiego Kazimierza Wielkiego oraz 
jego odnowienie i erygowanie Wydziału Teologicznego w 1397 roku 
dzięki staraniom św. Jadwigi Królowej, Pani Wawelskiej7. W panora-
micznym spojrzeniu na dzieje Uniwersytetu Jan Paweł II przywołał 
wielkie postacie związane z uczelnią, m.in. Mikołaja Kopernika, Pawła 
Włodkowica, św. Jana z Kęt, Stanisława Hozjusza, Mikołaja Reja, Jana 
Kochanowskiego. Wspomniał również wybitne osoby późniejszych 
wieków, wymieniając Jana Śniadeckiego, Hugona Kołłątaja i Karola 
Olszewskiego. Dla papieża niezwykle ważną rolę odegrała wielka ge-
nealogia nauczycieli i uczniów, tworzących Uniwersytet Jagielloński, 
nazwany przez króla Jana III Sobieskiego „matką szkół polskich”. Jest 
ona przekazicielką szczególnie ubogacającego i niezastępowalnego 
doświadczenia. Pielgrzymując umysłem i sercem przez kolejne wieki 
w długich dziejach Uniwersytetu, papież dotarł do czasów współcze-
snych, w których profil uczelni kształtowany był przez dobrze zna-
nych mu osobiście profesorów, badaczy i wykładowców. W poczuciu 
wielkiego szacunku Ojciec Święty przywołał imiennie niektórych 
profesorów, m.in. Stanisława Pigonia, Kazimierza Nitscha, Zenona 
Klemensiewicza, Ludwika Kamykowskiego, Kazimierza Wykę, Józe-
fa Spytkowskiego i Stanisława Urbańczyka. Wspomniał też ogólnie 

6 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 337.
7 Por. I. Dec, 600-lecie Wydziału Teologii w Krakowie, „Wrocławski Przegląd Teo-

logiczny” 1997, t. 5, nr 1, s. 137–139. 



236 5 Antoni Nadbrzeżny

o wszystkich żyjących i zmarłych księżach profesorach Wydziału Teo-
logicznego8. 

Drugą część swego wystąpienia papież poświęcił refleksji nad istotą 
uniwersytetu. Określił go mianem wielkiej rodziny, zjednoczonej umi-
łowaniem prawdy, która stanowi zarówno fundament rozwoju czło-
wieka w jego człowieczeństwie, jak i podstawę rozwoju społeczeństwa 
w aspekcie jego najgłębszej tożsamości. Według papieża uniwersytet 
charakteryzuje się niezwykłą siłą, mocniejszą od militarnego naporu 
wrogich potęg politycznych. Podstawowa suwerenność społeczeństwa 
wyraża się w kulturze narodu9. Bez wątpienia Uniwersytet Jagielloński 
ma ogromny wkład w tworzenie i upowszechnianie kultury, która bu-
duje tożsamość i suwerenność narodu polskiego. 

Mając w pamięci długą i znakomitą „genealogię akademicką”, pa-
pież wyraził synowską miłość wobec Uniwersytetu Jagiellońskiego ro-
zumianego jako Matka (Alma Mater). Całując symbolicznie ręce tej 
Matki, papież miał świadomość wielkiego długu wobec Uniwersytetu 
zaciągniętego zarówno w wymiarze osobistym, jak i narodowym. Na-
wiązując do uniwersyteckiej dewizy plus ratio quam vis (więcej znaczy 
rozum niż siła), Ojciec Święty życzył Uniwersytetowi Jagiellońskiemu, 
aby nadal był wierny prawdzie wyrażonej w tej dewizie, aby jego uboga-
cająca obecność w życiu współczesnej Polski służyła zwycięstwu tego, 
co jest godne człowieka jako istoty rozumnej i wolnej. Wyraził gorące 
pragnienie, aby Uniwersytet chronił społeczeństwo od wyłącznej do-
minacji sił materialnych oraz przyczynił się do ugruntowania całego 
życia polskiego na fundamentach „mądrości, wiedzy i prawości”10. 

8 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 339–340.
9 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 340.
10 Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 341.



2375Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

2. Spotkania w Katolickim Uniwersytecie Lubelskim

2.1. Spotkanie z przedstawicielami świata nauki w Auli KUL 
W programie trzeciej podróży apostolskiej Jana Pawła II do Pol-

ski zostało zaplanowane spotkanie z przedstawicielami świata nauki 
w Katolickim Uniwersytecie Lubelskim. Odbyło się ono 9 czerwca 
1987 roku w auli uniwersyteckiej im. Stefana Kardynała Wyszyńskie-
go11. W wygłoszonym przemówieniu papież po raz kolejny podjął re-
fleksję nad istotą uniwersytetu. Przypomniał, że z definicji stanowi on 
wielopokoleniową wspólnotę profesorów i studentów, zjednoczoną 
wokół konkretnego celu, którym jest służba prawdzie będącej podsta-
wą kształtowania człowieka. Nawiązując do słów Chrystusa „poznacie 
prawdę, a prawda was wyzwoli” ( J 8, 32), papież przypomniał o wiel-
kim zadaniu budowania wspólnoty ludzi wolnych w prawdzie i zara-
zem miłujących prawdę. Docenił wielu utalentowanych ludzi, mło-
dych studentów i pracowników naukowych, którzy jednak z powodu 
kryzysu ekonomicznego w kraju borykają się w wieloma trudnościa-
mi, zwłaszcza z problemami mieszkaniowymi, z brakiem należytego 
wyposażenia obiektów uniwersyteckich, z ograniczaniem kontaktów 
z prestiżowymi zagranicznymi ośrodkami naukowymi. Według papie-
ża uniwersytet zawsze był i powinien nadal być miejscem solidarnej 
troski. Nie można bowiem dopuścić, aby młodzi ludzie nie dostrzegali 
dla siebie miejsca w ojczyźnie i decydowali się na emigrację z powodów 
ekonomicznych. Papież zaapelował, aby w tym kontekście przemyśleć 
organizację pracy i założenia organizmu państwowego12.

Kolejną kwestią poruszoną przez Jana Pawła II była podmioto-
wość człowieka związana z godnością osoby ludzkiej. Zdaniem pa-
11 Por. G. Weigel, Świadek nadziei. Biografia papieża Jana Pawła II, s. 688–689. 

Zob. M. Filipiak, A. Szostek (red.), Obecność. Karol Wojtyła – Jan Paweł II w Ka-
tolickim Uniwersytecie Lubelskim. Dar i odpowiedzialność, s. 144–164. 

12 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 395–396.



238 5 Antoni Nadbrzeżny

pieża podmiotowość nie jest wyłącznie konceptem teoretycznym, 
lecz wymogiem, sprawdzianem i potwierdzeniem godności człowieka 
w życiu osobistym i zbiorowym. Uniwersytety są wezwane, aby ludzką 
podmiotowość afirmować i jej bronić. Z tej racji w działalności nauko-
wej wymagana jest wolność akademicka i słuszna autonomia uniwer-
sytetów i wyższych uczelni13.

W dalszej części przemówienia papież skoncentrował się na kwe-
stii miejsca człowieka we wszechświecie. Docenił znaczenie i osiągnię-
cia empirycznych nauk o człowieku, takich jak paleontologia, historia 
i etnologia. Chociaż odgrywają one ważną rolę w ukazaniu związków 
człowieka ze światem materialnym, to jednak nie wyczerpują całej 
wiedzy o ludzkiej istocie. Zdaniem papieża, obok ściśle naukowego 
spojrzenia na człowieka, potrzeba również pogłębionej refleksji antro-
pologicznej opartej na przesłaniu biblijnym. Należy dowartościować 
znaczenie religijnej i symbolicznej interpretacji człowieka jako istoty 
stworzonej na obraz i podobieństwo Boże (Rdz 1, 27). W świetle pro-
tologicznych tekstów biblijnych można odkryć prawdę, że podmioto-
wość człowieka łączy się ze zdolnością poznawania i obiektywizowa-
nia świata (Rdz 2, 9–20). W poznanej prawdzie „zawiera się źródło 
transcendencji człowieka wobec świata, w którym żyje”14. Zdolność 
do refleksji nad własnym poznaniem wyróżnia człowieka na tle wszyst-
kich innych bytów. Człowiek zauważa, że jest osobowym podmiotem. 
W ten sposób dostrzega i potwierdza swoją niezbywalną godność. 
Wobec poznanej prawdy człowiek nie może pozostać obojętny. Jest 
związany odkrywaną prawdą i zarazem zobowiązany do jej uznania 
i wybrania. Papież zwrócił uwagę, że w biblijnym opisie został zapo-
wiedziany w sposób obrazowy i prototypiczny cały nowożytny rozwój 
nauk. Poprzez symboliczne nadawanie nazw elementom świata czło-

13 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 396.
14 Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 398.



2395Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

wiek potwierdza swoją podmiotowość. Ojciec Święty stanowczo pod-
kreślił, że człowiek powinien bronić prawdy o sobie samym. Musi stale 
przeciwstawiać się pokusom samoubóstwienia i samourzeczowienia. 
Wciąż bowiem bywa uwodzony iluzją, że prawdę o dobru i złu pozna 
dopiero wtedy, gdy będzie o nich decydował15.

Kolejnym problemem poruszonym przez papieża była kwestia 
ochrony środowiska naturalnego. W przeciwieństwie do obiegowych 
opinii, biblijne słowa „czyńcie sobie ziemię poddaną” (Rdz 1, 28) 
należy właściwie rozumieć. Wezwanie to oznacza w swej istocie ko-
nieczność respektowania praw przyrody i mądrego gospodarowania 
jej zasobami. Trzeba jednak pamiętać, że biblijny imperatyw oznacza 
również to, aby nie uczynić siebie samego poddanym ziemi, czyli nie 
zredukować człowieka do przedmiotów. Papież apelował, aby zacho-
wać podmiotowość w dziedzinie całej ludzkiej praktyki, aby zabezpie-
czyć tę podmiotowość w społeczeństwie, we wszystkich dziedzinach 
ludzkiej aktywności, zarówno w pracy, jak i w rozrywce. Sens praw 
człowieka wyraża się w tym, że stoją one na straży ludzkiej podmio-
towości. W tym obszarze metodycznie uprawiana nauka spotyka się 
z filozofią, etyką, a nawet teologią. Niebezpieczna tendencja do re-
dukowania człowieka wyłącznie do wymiaru materialnego ma swoje 
korzenie w racjonalistycznej myśli oświeceniowej, a jeszcze bardziej 
w marksizmie, według którego religia stanowi szkodliwy czynnik alie-
nacji społecznej. Negacja religii i czysto materialistyczna wizja świata 
prowadzą nieuchronnie do „śmierci Boga” i w konsekwencji do „śmier-
ci człowieka”, ponieważ apriorycznie wyklucza wymiar nadprzyrodzo-
ny i eschatologiczny16. 

Zdaniem papieża obecnie następuje ponowne odkrywanie para-
dygmatu człowieka-podmiotu. Rodzi się przekonanie, że rozum i re-

15 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 398–399.
16 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 399–400.



240 5 Antoni Nadbrzeżny

ligia nie są dla siebie przeciwnikami, lecz stanowią dwa różne sposoby 
wyrażania prawdy o człowieku, które nie muszą się wzajemnie wyklu-
czać. W dyskursie filozoficznym i społecznym powraca przekonanie 
o transcendencji właściwej samemu człowiekowi, transcendencji przez 
prawdę17. W sytuacji ciągłego zagrożenia wolności i podmiotowości 
w wymiarze teoretycznym i praktycznym (totalitaryzmy, cywilizacja 
konsumpcyjna, technokracja) ludzie coraz bardziej uświadamiają so-
bie, że tylko Bóg osobowy (Bóg Jezusa Chrystusa) jest ostatecznym 
gwarantem podmiotowości człowieka i wolności ludzkiego ducha. 
Dlatego – zdaniem papieża – trzeba stale powracać do biblijnego 
przesłania, że Bóg jest nie tylko Stwórcą, lecz także Sprzymierzeńcem 
człowieka, co w języku religijnym wyrażane jest słowem Ojciec18.

2.2. Spotkanie ze społecznością akademicką KUL
Podczas pobytu w Lublinie Jan Paweł II spotkał się również ze 

społecznością akademicką Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego. 
Spotkanie miało charakter liturgiczny i odbyło się na dziedzińcu uni-
wersyteckim, przed wzniesionym sześć lat wcześniej pomnikiem przed-
stawiającym Papieża w braterskim uścisku z Prymasem Tysiąclecia19. 

W homilii wygłoszonej podczas nabożeństwa Słowa Bożego pa-
pież przywołał fragment ewangelii ukazującej Jezusa, który wiedział, 
że „Ojciec dał Mu wszystko w ręce” ( J 13, 3). Według Jana Pawła II 
w świetle tego tekstu można dostrzec istotny związek między słowem 
„wszystko” i słowem „uniwersytet” (universitas). Uniwersytet stano-
wi bowiem środowisko nastawione na poznawanie wszystkiego, czy-

17 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 400.
18 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 400–401.
19 Por. S. Budzik, „Jesteś objęty tą miłością, którą Chrystus do końca cię umiłował”, 

w: Jan Paweł: „Wyrażam radość, że Lublin żyje…”. Jubileusz 25-lecia wizyty Ojca 
Świętego 9 VI 1987–2012, J.K. Miczyński (red.), Gaudium, Lublin 2012, s. 5–7.



2415Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

li całej złożonej i różnorodnej rzeczywistości, która została zadana 
ludzkiemu umysłowi pod kątem prawdy. Na tej podstawie możemy 
– za Janem Pawłem II – powtórzyć, że człowiek jest zadłużony wobec 
wszechświata. Jest to zadłużenie przez prawdę20.

W swoich rozważaniach papież ukazał znaczenie całej rzeczywi-
stości w perspektywie trynitarnej. W świetle Objawienia cała rzeczy-
wistość istniała odwiecznie w Słowie Boga współistotnym Ojcu. Była 
więc „od początku” objęta wewnętrznym życiem Trójcy: Ojca, Syna 
i Ducha Świętego. Ten wewnątrztrynitarny Boży uścisk wciąż trwa 
w stworzonym wszechświecie. Wraz z Boskim aktem stwórczym roz-
ciąga się na całą rzeczywistość, obejmując wszystkie istniejące i możliwe 
poziomy bytu. Z tego powodu całość bytu pozostaje w nieusuwalnej 
relacji do odwiecznej wspólnoty (komunii Ojca, Syna i Ducha Święte-
go). Papież podkreślił, że na płaszczyźnie historii Bóg Ojciec wszystko 
przekazał Synowi. Dając Chrystusowi całą rzeczywistość, jednocze-
śnie zadał Mu zbawienie świata, zadał Mu grzech obecny w świecie, 
zadał Mu odkupienie człowieka. Chrystus w duchu największej mi-
łości, wdzięczności i posłuszeństwa przyjął wszystko, co zostało Mu 
„dane i zadane przez Ojca”. W poczuciu odpowiedzialności za losy 
świata doskonale wypełnił powierzone mu zadanie, „wiedząc, że nade-
szła jego godzina przejścia z tego świata do Ojca, umiłowawszy swoich 
na świecie do końca ich umiłował” ( J 13, 1). 

W świetle chrystologicznej i trynitologicznej interpretacji rzeczy-
wistości papież podejmuje kwestię specyfiki katolickiego uniwersyte-
tu. Podobnie jak inne świeckie uczelnie, uniwersytet katolicki musi 
w aspekcie poznawczym odnosić się do całego i zróżnicowanego świata, 
podejmując tę samą odpowiedzialność za poznawaną i przekazywaną 
prawdę. Na czym więc polega jego katolicka specyfika? Zdaniem pa-
pieża wyraża się ona w tym, że trud poznawania prawdy o wszystkim 

20 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 404.



242 5 Antoni Nadbrzeżny

(universum) musi zostać odniesiony do Słowa Bożego (Objawienia) 
i powiązany z wiarą Kościoła, wyznawaną i nauczaną21. W duchu po-
soborowej wizji Kościoła jako wspólnoty (communio) nawet najbar-
dziej świeckie wydziały winny poszukiwać pełnej prawdy o człowieku 
i świecie. Ów trud odkrywania integralnej prawdy musi być zespolony 
z wiarą. Uniwersytet katolicki ma niejako obowiązek dawania świadec-
twa wobec tych, którzy chcieliby religię umieścić w sferze irracjonalnej. 
Kościelna decyzja o powołaniu do istnienia uniwersytetów z przymiot-
nikiem katolicki miała na celu powiązanie dynamicznie rozwijających 
się nauk z perspektywą teologiczną. Nie chodzi o zacieranie granic 
metodologicznych między naukami świeckimi a teologią, lecz o szcze-
rą troskę zarówno o solidną wiedzę, jak i dostęp do innego porządku 
prawdy. Respektując autonomię nauki i wiary, Kościół dążył do ukaza-
nia tajemnicy Chrystusa jako ważnego – choć nie naukowego – źródła 
poznawczego, które rzuca inne światło na misterium istnienia22. 

Biorąc pod uwagę fakt ustanowienia Katolickiego Uniwersyte-
tu Lubelskiego w 1918 roku, papież dostrzega głęboki związek mię-
dzy uniwersytetem a niepodległością, wyrażający się między innymi 
w uniwersyteckiej dewizie Deo et Patriae (Bogu i Ojczyźnie). Słowa 
te wskazują na istotę misji KUL-u, jaką jest służba Bogu i Kościoło-
wi oraz Ojczyźnie i narodowi. Jan Paweł II przypomniał, że KUL był 
jedynym katolickim uniwersytetem w dużym bloku krajów oficjalnie 
uznających materialistyczną ideologię marksistowską za podstawę 
władzy i społeczeństwa. W tym kontekście zwrócił uwagę na doniosłą 
rolę uniwersytetu jako wychowawcy inteligencji katolickiej w duchu 
wartości chrześcijańskich, narodowych i humanistycznych23.

21 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 405.
22 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 407.
23 Zob. M. Fiałkowski, Katolickie szkoły i uniwersytety ośrodkami formacji katolików 

świeckich, „Roczniki Pastoralno-Katechetyczne” 2011, s. 386–392.



2435Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

Zdaniem papieża atrakcyjność kościelnego uniwersytetu wyraża 
się przede wszystkim w jego katolickości, w powszechnym dążeniu 
do przekazywania zarówno solidnej wiedzy, jak i dostępu do innego, 
wyższego porządku prawdy24. Sensowne wychodzenie do świata i do 
innych uczelni nie polega na bezkrytycznym upodabnianiu się do in-
nych, lecz może dokonać się tylko poprzez „wyrazistość własnej po-
stawy akademickiej i zarazem chrześcijańskiej, poprzez wrażliwość na 
to, co ludzkie i boskie”25. W przekonaniu papieża misją KUL-u jest 
dawanie świadectwa, że możliwa jest jedność prawdy i życia. Atrak-
cyjność uniwersytetu katolickiego polega na tworzeniu prawdziwej 
wspólnoty ludzkiej, na dawaniu przykładu żywego chrześcijaństwa, na 
codziennym potwierdzaniu tego, że rodzina uniwersytecka jest miej-
scem nie tylko prawdy naukowej, ale również prawdy życia. Wobec 
niebezpieczeństwa koniunkturalizmu, irracjonalizmu, powierzchow-
ności badań naukowych, zakłamania i złego odnoszenia się do innych 
katolicka uczelnia powinna konkretnie udowadniać, że miłość do po-
znawanej prawdy może potwierdzać się w codziennej ofiarnej służbie 
człowiekowi. W ten sposób uprawiana na KUL-u nauka będzie mogła 
przeciwstawić się pesymistycznemu fatalizmowi, stając się źródłem 
nadziei na przygotowanie chrześcijańskiego jutra26. Papież wyraził 
wdzięczność, że w realizacji swej odpowiedzialnej misji uniwersytet 
jest życzliwie wspierany przez ofiarność katolickiego społeczeństwa 
zarówno w ojczyźnie (Towarzystwo Przyjaciół KUL), jak i poza jej 
granicami (Towarzystwo Łączności z Polonią Zagraniczną)27.
24 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 407.
25 Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 407.
26 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 408. Zob. 

J.K. Miczyński, Zagrożenia duchowe uniwersytetu, „Roczniki Teologiczne” 2019, 
z. 5, s. 7–23.

27 Zob. K. Sychowicz, Towarzystwo Przyjaciół Katolickiego Uniwersytetu Lubel-
skiego i jego funkcjonowanie w powojennych realiach, „Roczniki Humanistyczne” 
2018, z. 2, s. 307–320.



244 5 Antoni Nadbrzeżny

Swoją homilię Jan Paweł II zakończył wymownymi i proroczymi 
słowami: „Uniwersytecie! Alma Mater! Jesteś objęty tą miłością, którą 
Chrystus do końca umiłował. Jesteś objęty Eucharystią. Trwaj w tym 
zbawczym uścisku Odkupiciela świata. Służ Prawdzie! Jeśli służysz 
Prawdzie – służysz Wolności. Wyzwalaniu człowieka i narodu. Służysz 
Życiu!”28. Powyższa inwokacja wyraża głęboki związek między Chry-
stusową miłością uobecnioną w Eucharystii a służbą prawdzie. Jedynie 
w świetle prawdy można poprawnie zrozumieć sens wolności, która 
nie jest samowolą, oraz wyzwolenia, które nie staje się destrukcją. Słu-
żąc prawdzie, Uniwersytet wspiera autentyczne i pełne wyzwolenie, 
które polega na pokonaniu współczesnych zniewoleń: konsumpcjoni-
zmu, materializmu praktycznego, relatywizmu moralnego, zakłama-
nia, hedonizmu i wielu innych. Wyzwolenie poprzez prawdę prowadzi 
ostatecznie do życia w wolności i szczęściu. Temu szlachetnemu dziełu 
może i powinien służyć uniwersytet, rozwijający wszystkie nauki: hu-
manistyczne, przyrodnicze, techniczne, filozoficzne i teologiczne29.

3. Spotkanie z okazji 600-lecia Wydziału Teologicznego UJ

Uroczysty jubileusz sześćsetlecia Wydziału Teologicznego Uni-
wersytetu Jagiellońskiego stał się okazją do spotkania papieża ze świa-
tem nauki. Odbyło się ono w uniwersyteckiej kolegiacie św. Anny 
w Krakowie 8 czerwca w 1997 roku. Wcześniej tego samego dnia 
Jan Paweł II dokonał kanonizacji królowej Jadwigi, fundatorki Uni-
wersytetu Jagiellońskiego i Wydziału Teologicznego erygowanego 
w 1397 roku30. Niestety wydział ten został niesprawiedliwie zlikwido-

28 Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 409.
29 Por. M. Rusecki, Arcydzieło kultury. Uniwersytet w nauczaniu Jana Pawła II, 

„Studia Nauk Teologicznych” 2008, t. 3, s. 80.
30 Zob. A. Kubiś, Jubileusz 600-lecia Wydziału Teologicznego w Krakowie 1397–

1997, „Polonia Sacra” 1998, t. 3, z. 47, s. 3–11; S. Piech (red.), Wydział Teo-



2455Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

wany przez władze komunistyczne w Polsce decyzją Rady Ministrów 
z 11 sierpnia 1954 roku. Pomimo dotkliwych szykan ze strony komu-
nistów Wydział Teologiczny działał najpierw przy krakowskim semi-
narium duchownym jako Papieski Wydział Teologiczny (1954–1981), 
następnie w ramach Papieskiej Akademii Teologicznej (1981–2009), 
a od 19 czerwca 2009 roku funkcjonuje w strukturach Uniwersytetu 
Papieskiego Jana Pawła II w Krakowie31. 

W okolicznościowym przemówieniu z okazji jubileuszu Jan Pa-
weł II podjął refleksję nad istotą uniwersytetu, tradycyjnie nazywane-
go Matką (Mater). Jego macierzyński profil polega na rodzeniu dusz 
do wiedzy i mądrości, a także na kształtowaniu ludzkich umysłów 
i serc. Powołaniem uniwersytetu jest zatem służba prawdzie, jej cierpli-
we odkrywanie i odpowiedzialne przekazywanie. Wysiłek badawczy 
podejmowany w ramach wielu dyscyplin wiąże się z podążaniem ku 
prawdzie najwyższej, ku ostatecznemu spełnieniu człowieczeństwa we 
wszystkich jego wymiarach. Zdaniem papieża na tej podstawie można 
słusznie mówić o solidarności nauk w poznawaniu prawdy o człowie-
ku i świecie32. 

W dalszej części przemówienia Jan Paweł II poruszył kwestię 
dotyczącą natury prawdy. Podkreślił, że prawda zawsze jest „ponad” 
i „poza” człowiekiem. Zwrócił uwagę, że człowiek nie tworzy prawdy, 
lecz ona się przed nim odsłania w często skomplikowanym procesie jej 
poszukiwania. Żmudne i cierpliwe poszukiwanie prawdy skutkuje do-
świadczeniem wyjątkowej radości z jej odkrycia. Owa radość z prawdy 

logiczny w Krakowie 1397–1997. Księga Jubileuszowa, Wydawnictwo Naukowe 
PAT, Kraków 1997. 

31  A. Kubiś, Z dziejów usuwania teologii/wydziałów teologicznych z uniwersytetów, 
„Studia Nauk Teologicznych” 2008, nr 3, s. 49–61; J. Urban, Przemiany kra-
kowskiego Wydziału Teologicznego w minionym stuleciu, „Alma Mater” 2022, 
nr 231/232, s. 36–41.

32 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 986.



246 5 Antoni Nadbrzeżny

wskazuje na transcendentne powołanie człowieka, na jego otwarcie się 
na nieskończoność. Według papieskiej antropologii człowiek ze swej 
istoty pragnie poznawania prawdy. Nie może jednak tego dokonać 
w samotności, totalnym oderwaniu od innych. Potrzebuje zatem ludzi 
nauki zmierzających w sposób metodyczny do odkrywania prawdy. 
Oczekuje nie tylko dociekliwości, wnikliwości i umiejętności stawia-
nia ważnych pytań, ale także uczciwości w szukaniu odpowiedzi. Tak 
zdefiniowana pod względem moralnym postawa badawcza umożliwia 
człowiekowi przejście od pytań dotyczących ograniczonego przed-
miotu badań do pytań otwierających dostęp do Tajemnicy. Nie po-
zwala arbitralnie zamykać się na wymiar Tajemnicy, lecz motywuje do 
odważnej refleksji, otwierającej ludzki umysł na głębię Misterium33. 

Zdaniem papieża „posługa myślenia” – rozumiana jako służba 
prawdzie w wymiarze społecznym – należy do zbioru najważniejszych 
spraw w życiu człowieka i społeczeństwa. Każdy naukowiec, niezależ-
nie od swoich przekonań, jest powołany, aby pełnić funkcję sumienia 
krytycznego wobec tego, co zagraża człowieczeństwu lub go pomniej-
sza. Etos pracownika naukowego nie ogranicza się do profesjonalnej 
realizacji zawodowych obowiązków, lecz wiąże się z zobowiązaniem 
do troski o własne człowieczeństwo i jego rozwój. W chrześcijańskiej 
perspektywie posługa uczonego może stać się również drogą do świę-
tości, do złożenia szczególnego świadectwa o prawdzie, nadziei, dobru 
i pięknie rozumianych w kategoriach transcendentnych. W codziennej 
pracy naukowców konieczna jest wrażliwość etyczna. Nie wystarczy 
jedynie troska o logiczną poprawność i metodologiczną konsekwen-
cję. Działanie umysłu musi być połączone z wartościami moralnymi, 
takimi jak szczerość, odwaga, pokora i uczciwość. Dzięki nim zostaje 
zachowana więź między prawdą i dobrem. Słusznej wolności badań 
nie wolno odrywać od odpowiedzialności etycznej. Relatywizm mo-

33 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 987.



2475Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

ralny i skrajny utylitaryzm są zagrożeniami zarówno dla nauki, jak 
i bezpośrednio dla człowieka i społeczeństwa34. 

Koniecznym warunkiem zdrowego rozwoju nauk jest przyjmo-
wanie integralnej koncepcji osoby ludzkiej. Po upadku redukcjoni-
stycznej wizji człowieka reprezentowanej przez ideologię marksistow-
ską spór o człowieka wciąż trwa. Formy niedopuszczalnej degradacji 
człowieka stają się coraz bardziej wyrafinowane i ukryte. Następuje 
nadal uprzedmiotowienie człowieka i traktowanie go jako zwykłego 
materiału badawczego. Pojawia się niebezpieczeństwo nieuwzględ-
niania etyki w prowadzeniu eksperymentów w dziedzinie inżynierii 
genetycznej. Współczesna epoka potrzebuje szczególnej mądrości, aby 
nowe technologie i odkrycia dokonywane przez człowieka nie obróci-
ły się przeciwko niemu. W związku z tym przed uniwersytetami stoi 
dziś wielkie zadanie, polegające na formowaniu ludzi nie kompetent-
nych tylko w wąskich dziedzinach nauki, ale nade wszystko autentycz-
nie mądrych, kierujących się zasadą prymatu etyki nad techniką i oso-
by nad rzeczą35. 

W końcowej części swego wystąpienia Jan Paweł II powrócił do 
motywu uniwersytetu jako Matki (Mater), która w niektórych mo-
mentach dziejów szczególnie cierpi i składa ofiarę. Na potwierdzenie 
swoich słów przywołał wydarzenie z 6 listopada 1939 roku, kiedy pro-
fesorowie UJ zaproszeni na spotkanie zarządzone przez niemieckie 
władze okupacyjne zostali podstępnie aresztowani przez gestapo, a na-
stępnie wywiezieni do obozu koncentracyjnego w Sachsenhausen36. 
W refleksji papieża tragiczne wydarzenia, których zapewne było wie-

34 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 988.
35 Por. M. Rusecki, Arcydzieło kultury. Uniwersytet w nauczaniu Jana Pawła II, 

„Studia Nauk Teologicznych” 2008, t. 3, s. 95–96.
36 Zob. Z. Starachowicz, Sonderaktion Krakau. Wspomnienia z akcji przeciwko pro-

fesorom uniwersyteckim w Krakowie (6–10 listopada 1939 roku), Wydawnictwo 
Oskar, Gdańsk 2012.



248 5 Antoni Nadbrzeżny

le w dziejach Uniwersytetu Jagiellońskiego i innych uniwersytetów, 
świadczą o ich głęboko macierzyńskim rysie, wyrażającym się w real-
nym współcierpieniu z narodem dotkniętym bólem spowodowanym 
wojenną agresją ze strony różnych państw totalitarnych. 

4. Spotkanie z uczestnikami Międzynarodowego Kongresu Teologów 

W dniach 11–15 sierpnia 1991 roku obradował w Lublinie Mię-
dzynarodowy Kongres Teologiczny pod hasłem „Ut non evacuetur crux. 
Świadectwo Kościoła katolickiego w systemie totalitarnym Europy 
Środkowo-Wschodniej”. Zgromadzili się na nim ludzie z krajów boleśnie 
doświadczonych przez sowiecki totalitaryzm. W referatach zaprezento-
wali heroiczne postacie z czasów komunistycznych, które zdobyły się na 
świadectwo niezłomnej wiary w warunkach otwartych prześladowań37. 

Jan Paweł II, przebywając na Jasnej Górze z okazji Światowych Dni 
Młodzieży, spotkał się również z uczestnikami teologicznego kongre-
su. W wygłoszonym przemówieniu nawiązał do etymologicznego zna-
czenia terminu „teologia” (gr. theologia, słow. bohosłowie). Podkreślił, 
że teologia jest metodycznie opracowanym ludzkim słowem o Bogu, 
jednakże zrodzonym ze słowa samego Boga38. Przypomniał, że dla na-
ukowości każdej z dyscyplin istotny pozostaje jej stosunek do rzeczy-
wistości w aspekcie prawdy. Nie należy zatem w imię obrony nauko-
wości teologii rezygnować ze Słowa Bożego jako pierwszorzędnego 
źródła poznania. 

Papież wskazał na wartość i aktualność dziedzictwa świętych 
Braci Sołuńskich Cyryla i Metodego39. Będąc Grekami, przybyli oni 

37 Zob. J. Nagórny (red.), Ut non evacuetur crux. Świadectwo Kościoła katolickiego 
w systemie totalitarnym Europy Środkowo-Wschodniej, RW KUL, Lublin 1994.

38 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 820. 
39 Zob. A. Kopeć, Święci Cyryl i Metody jako patroni Europy w nauczaniu Jana 

Pawła II, „Teologia w Polsce” 2023, t. 17, nr 1, s. 47–61.



2495Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

w X wieku do Państwa Wielkomorawskiego Rościsława. Nauczyli się 
języka Słowian, okazując przy tym niezwykłą życzliwość i zrozumie-
nie dla kultur ewangelizowanych ludów. Najpierw sami chcieli zostać 
uczniami słowiańskich ludów, do których przybyli, aby następnie stać 
się dla nich nauczycielami wiary. Ich mądry i odpowiedzialny sposób 
działania zyskał dziś miano procesu inkulturacji, stanowiącego obo-
wiązujący model ewangelizacji.

Podejmując refleksję nad istotą teologii, papież przypomniał, 
że jest ona owocem spotkania z tajemnicą Boga w wierze i przybiera 
postać myślenia metodycznego40. U podstaw owego myślenia teolo-
gicznego znajduje się jednak zasadnicze i źródłowe świadectwo, któ-
re pochodzi od Chrystusa, wiernego świadka Boga. Jest ono pełne, 
wyjątkowe, niepowtarzalne i paradygmatyczne, ponieważ wypływa 
z transcendentnego źródła osobowego, jakim jest Chrystus, będący 
zarówno podmiotem tajemnicy Boga, jak i jednocześnie jej defini-
tywnym objawicielem. Każde świadectwo ludzkie wypływa z pełni 
źródłowego świadectwa Chrystusa i pozostaje zakorzenione w aktuali-
zującym świadectwie Ducha Prawdy nieustannie aktywnego w dzie-
jach Kościoła i świata.

Papież docenił wkład lubelskiego kongresu w przygotowanie re-
jestru świadectw o życiu Kościoła w warunkach zorganizowanych 
represji ze strony totalitaryzmu sowieckiego. Podkreślił, że ideologia 
marksistowska zwalczała religię jako formę alienacji człowieka i gło-
siła potrzebę skutecznego wyzwolenia. Brutalnie niszczono Kościół 
i religię w imię szlachetnego hasła wyzwolenia człowieka. W istocie 
przeprowadzano programową ateizację, bezwzględnie ograniczając 
i łamiąc prawa do wolności religijnej. Pod presją materialistycznej 
ideologii i państwowego terroru rodziły się zasadniczo dwie tragiczne 
możliwości: apostazja (porzucenie wiary chrześcijańskiej) lub konfor-

40 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 822.



250 5 Antoni Nadbrzeżny

mizm (pasywna akceptacja narzuconej ideologii)41. Papież przypo-
mniał, że wbrew obiegowym opiniom zawsze istniała trzecia możli-
wość, polegająca na świadomym i odważnym wyborze Chrystusa jako 
Prawdy. Ten trudny wybór przybierał charakter świadectwa (marty-
rium), czyli gotowości do znoszenia prześladowań za prawdę aż do 
oddania swojego życia na wzór Chrystusa, który złożył Ojcu najdo-
skonalsze świadectwo, dobrowolnie składając siebie w odkupieńczej 
ofierze na ołtarzu krzyża. 

Zdaniem papieża ludzkie świadectwo (martyrium) posiada pod-
stawowe znaczenie dla Kościoła, ponieważ uobecnia Bożą tajemnicę 
i ożywia świat. Owo przejmujące uobecnienie zwycięskiej Łaski Boga 
pośród moralnej nędzy świata dokonało się w życiu wielu świadków 
(męczenników) działających w Europie w XX w., zarówno Wschod-
niej, jak i Zachodniej. Ich świadectwo stanowi ważne i niezastąpione 
źródło teologicznego poznania (locus theologicus)42, ponieważ objawia 
zarówno tajemnicę Boga, jak i prawdę o człowieku. Obrazuje istotę 
człowieczeństwa, ludzką godność i podobieństwo człowieka do Boga 
(imago Dei). Według papieża dane przez Chrystusa świadectwo Praw-
dzie stanowi podstawę, warunek i motyw powołania człowieka do 
tego, aby „był z prawdy” i „żył w prawdzie”43. Status świadka jest zatem 
podstawowym statusem człowieka, formą jego człowieczeństwa. 

Specyfika świadectwa – jak zauważa papież – polega na tym, że jest 
ono „poznaniem szczególnym, obcowaniem z tajemnicą w znaczeniu 
całościowym i egzystencjalnym”44. Z tego powodu martyrologium jest 
41 Na temat konformizmu i ucieczki jako postaw nie-autentycznych zob. R. But-

tiglione, Myśl Karola Wojtyły, TN KUL, Lublin 1996, s. 249–250; M. Słomka, 
Who is Man? The Anthropology of Karol Wojtyła, Wydawnictwo KUL, Lublin 
2017, s. 72–73. 

42  Zob. J. Szymik, Loci theologici, w: Leksykon Teologii Fundamentalnej, M. Rusecki 
(red.), Wydawnictwo „M”, Lublin-Kraków 2002, s. 757–761.

43 Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 825.
44 Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 824.



2515Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

niezwykle ważne w chrześcijaństwie rozumianym zarówno jako wiara, 
jak i kultura przesiąknięta ewangelicznym humanizmem. Charaktery-
zując istotę chrześcijańskiego świadectwa, papież podkreślił, że łączy 
się ono z wolnością opartą na prawdzie, która dotyczy również dobra. 
Bez prawdy o dobru człowiek pozostałby na poziomie instynktów, nie 
mając świadomości własnej wolności i możliwości wyboru pomiędzy 
poznanymi rzeczywistościami. Nie mógłby dokonać fundamentalne-
go rozróżnienia między dobrem a złem, co stanowi rdzeń ludzkiego 
etosu. Komentując słowa Chrystusa „poznacie prawdę, a prawda was 
wyzwoli” ( J 8, 32), papież podkreślił, że nie ma prawdziwej wolności 
bez prawdy. Dlatego status człowieka jako świadka dającego świadec-
two o prawdzie jest istotny i niezastąpiony dla całej ludzkiej moral-
ności i praktycznej działalności w aspekcie etosu. Zwrócił uwagę na 
dynamiczny wymiar wolności, która nie tylko jest, ale może coraz bar-
dziej stawać się sobą poprzez wybór dobra poznanego przez człowieka 
w najtajniejszym sanktuarium, jakim jest ludzkie sumienie45.

Na uwagę zasługuje fakt, że papież dostrzegł specyficzną postać 
teologii wyzwolenia, która ukształtowała się w Europie Wschodniej 
na bazie skomplikowanego i nierzadko tragicznego doświadczenia 
społecznego, kulturowego i politycznego. Postulowała ona walkę 
o najbardziej podstawowe prawa człowieka46. Jej specyfika – w odróż-
nieniu od radykalnych form latynoamerykańskiej teologii wyzwole-
nia opartych na marksistowskiej idei walki klas47 – polegała na tym, 
że proponowała rzeczywistą walkę z przemocą totalitarnego państwa 
przy użyciu ewangelicznych środków ubogich (miłosierdzie, poświę-
cenie, przebaczenie, dialog, pojednanie, solidarność, świadectwo), 
bez nawoływania do krwawej rewolucji, rewanżyzmu i wrogości. Siłą 
45 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 825–826.
46 Zob. J. Mikulski, Polska teologia wyzwolenia, Biblos, Tarnów 2000.
47 Por. Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja o niektórych aspektach „teologii wyzwo-

lenia”, Watykan 1984, nr 11.



252 5 Antoni Nadbrzeżny

wschodnioeuropejskiej teologii wyzwolenia było ewangeliczne rozu-
mienie samego wyzwolenia jako sposobu doświadczenia, za cenę ofiar 
i poświęceń, prawdziwej wolności, do jakiej wyswobodził nas Chry-
stus48. W tym sensie można zasadnie mówić o wolności autentycznej 
i godnej człowieka, czyli wyzwolonej od zła, iluzji i autodestrukcji. 

5. Spotkanie w Uniwersytecie Mikołaja Kopernika w Toruniu

W programie siódmej pielgrzymki do Ojczyzny zaplanowano spo-
tkanie Jana Pawła II z rektorami wyższych uczelni w Polsce. Odbyło 
się ono 7 czerwca 1999 roku w Uniwersytecie Mikołaja Kopernika 
w Toruniu. Jest on uczelnią stosunkowo młodą, na początku w dużym 
stopniu tworzoną przez profesorów Uniwersytetu Stefana Batorego 
w Wilnie oraz Uniwersytetu Jana Kazimierza we Lwowie, którzy z po-
wodu narzuconej na konferencji jałtańskiej zmiany granic państwa 
polskiego po II wojnie światowej musieli opuścić swoje miejsca pracy 
i życia49. 

Nawiązując do powstania uniwersytetu w Toruniu, papież w swo-
im przemówieniu z wdzięcznością i szacunkiem przywołał profesorów 
Ludwika Kołankowskiego i Konrada Górskiego, którzy przyjechali 
z Wilna, profesorów Tadeusza Czeżowskiego i Artura Hutnikiewicza, 
przybyłych ze Lwowa, a także prof. Karola Górskiego i innych, którzy 
dotarli ze zniszczonego Uniwersytetu Warszawskiego. W trudnych 
powojennych warunkach byli oni żywym znakiem nadziei, mającej 
swe źródło w wierności prawdzie.

W kontekście nadchodzącego przełomu tysiącleci papież zwró-
cił uwagę na obecne w świecie pragnienie nadziei i jej usilne poszu-
48 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 826.
49 Zob. J. Bagrowicz (red.), Jan Paweł II. Związki z Uniwersytetem Mikołaja Ko-

pernika w Toruniu. Z okazji beatyfikacji, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 
2011.



2535Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

kiwanie. Wiek dwudziesty, obfitujący w tragiczne wojny, zbrodnicze 
totalitaryzmy i obozy śmierci, może niekiedy prowadzić do utraty na-
dziei, zniechęcenia, a nawet pokusy rozpaczy. Zdaniem papieża w tej 
sytuacji należy poszukiwać transcendentnych źródeł nadziei w Bogu, 
który ze swej istoty jest przedwieczną Osobową Miłością. Człowiek 
nie może bowiem – jak podkreśla Jan Paweł II – żyć bez miłości. Rezy-
gnując z niej, szybko staje się istotą niezrozumiałą, pozbawioną sensu 
życia (RH 10). Dopiero w osobistym spotkaniu z Bogiem-Miłością 
odnajduje samego siebie, odkrywa wartość swego życia i umacnia swe 
przekonanie o tym, że sam też jest zdolny do autentycznej miłości. 

W papieskim przemówieniu wybrzmiewa istotny związek prawdy 
o Bożej miłości z ludzkim poszukiwaniem prawdy o całej rzeczywi-
stości. Wraz z dynamicznym rozwojem specjalistycznych nauk rodzi 
się potrzeba jakiejś idei wiodącej, nadającej sens wielorakim ludzkim 
działaniom i stanowiącej fundamentalną wartość w życiu. Dla papieża 
taką integrującą siłą jest miłość, której specyfika polega na tym, że nie 
narzuca się ona człowiekowi z zewnątrz, lecz rodzi się w jego wnętrzu. 
Dlatego Jan Paweł II nie ma wątpliwości, że naukowiec powinien nasy-
cić miłością swoje myślenie i swoją wrażliwość w ramach całej badaw-
czej i dydaktycznej aktywności50.

Papież był całkowicie przekonany, że wciąż obecny w niektórych 
środowiskach akademickich rozdźwięk między rozumem a wiarą jest 
jednym z wielkich dramatów współczesności. Ma on swoje liczne 
przyczyny, do których z pewnością należy zaliczyć: przesadny racjo-
nalizm, szkodliwa atomizacja i prowizoryczność w dziedzinie pozna-
nia, relatywizm poznawczy, brak wiary w możliwość odkrycia sensu 
rzeczywistości, kultura tymczasowości oraz uciążliwe doświadczenie 
ciągłej zmienności i totalnej względności świata.

50 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 1047.



254 5 Antoni Nadbrzeżny

Odpowiadając na powyższe tendencje, szkodliwe zarówno dla re-
ligii, jak i kultury, należy zdaniem papieża dążyć do pojednania wiary 
i rozumu (FR 48), do potwierdzenia podstawowego zaufania wobec 
ludzkiego rozumu i jego zdolności poznawania prawdy, wreszcie do 
wykazania, że człowiek ze swej natury dąży do pełnego i prawdziwego 
poznania rzeczywistości51. Bez prawdy nie może żyć ani funkcjonować 
społecznie. Proces doskonalenia człowieka nie może dokonywać się 
wyłącznie przez uzyskanie abstrakcyjnej wiedzy o prawdzie. Wymaga 
również wejścia w żywą relację z drugim. Realizuje się bowiem zarów-
no przez dar z siebie, jak i przez wierność52. Według papieża pozna-
wanie prawdy nigdy nie dokonuje się w trybie indywidualistycznym, 
w samotnym zmaganiu się z problemami badawczymi lub w oderwa-
niu od poznawczej aktywności wielu ludzi. Rola drugiego człowieka 
jest niezwykle istotna ze względu na to, że ukazuje on prawdę, którą 
inni w duchu zaufania przyjmują i tej prawdzie się zawierzają. Z tej racji 
poszukiwanie prawdy i dzielenie się prawdą należy uznać za ważną po-
sługę społeczną. Droga do odkrywania prawdy nie prowadzi poprzez 
samotność i separację, lecz wymaga spotkania z innymi ludźmi. Prawda 
bowiem odkrywa się „dzięki innym, w dialogu z innymi i dla innych”53. 

W końcowej części swego przemówienia papież zwrócił uwagę na 
wielkie wyzwania, przed jakimi staje dziś nauka. Należy z pewnością 
podjąć kwestię granic dokonywanych eksperymentów, określić sens 
i kierunki rozwoju badań naukowych, a także zastanowić się nad za-
kresem ludzkiej ingerencji w świat przyrody. Nie można pomijać fak-
tu, że dynamiczny postęp w dziedzinie nauki i techniki stanowi źródło 
zarówno fascynacji, jak i lęku. Coraz bardziej stechnicyzowana rze-
51 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 1048.
52 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 1048–1049.
53 Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 1049. Zob. 

A. Bronk, A. Salamucha, Dialog jako droga do prawdy o człowieku, „Paedagogia 
Christiana” 2010, t. 25, nr 1, s. 20–29.



2555Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

czywistość sprawia, że człowiek czuje się zagrożony ze strony swych 
własnych wytworów. Odpowiedzią na niebezpieczeństwo nieodpo-
wiedzialnej eksploracji i eksploatacji przyrody winien być – zdaniem 
Jana Pawła II – powrót do chrześcijańskiej wizji świata, w której jest on 
ukazywany jako dar Boga-Miłości powierzony człowiekowi jako roz-
tropnemu gospodarzowi. Kierując się darem rozumu będącego zna-
kiem podobieństwa do Boga, człowiek powinien uznać, że autentycz-
na wolność badań naukowych nie może abstrahować od kryterium 
prawdy i dobra. W tym kontekście należy troszczyć się o sumienie 
moralne i poczucie odpowiedzialności. Od respektowania tych impe-
ratywów zależą nie tylko losy nauki, lecz także przyszłość ludzkości54. 

Podsumowanie

Analiza wybranych przemówień Jana Pawła II skierowanych do 
przedstawicieli środowiska akademickiego w Polsce skłania do sfor-
mułowania interesujących i ważnych wniosków. Spotkania ze światem 
nauki były integralnym elementem papieskich pielgrzymek do Polski 
zarówno w okresie poprzedzającym zmiany ustrojowe, jak i po do-
konanej transformacji polityczno-gospodarczej w 1989 roku. Papież 
miał głęboką świadomość tego, że dialog ze środowiskiem naukowym 
należy do istotnych i nieusuwalnych wymiarów posłannictwa Kościo-
ła w świecie współczesnym w duchu nauczania Soboru Watykańskie-
go II wyrażonego w konstytucji Gaudium et spes. 

W licznych przemówieniach Jan Paweł II ukazywał personali-
styczną wizję uniwersytetu jako wspólnoty osób poszukujących praw-
dy o całej rzeczywistości, respektujących zarówno fakt istnienia plura-
lizmu nauk, jak i możliwość dostępu do transcendentnego porządku 
poznania w świetle Bożego Objawienia. Zdaniem papieża misja uni-

54 Por. Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, s. 1049–1050.



256 5 Antoni Nadbrzeżny

wersytetów nie ogranicza się jedynie do prowadzenia profesjonalnych 
badań naukowych, lecz swym zasięgiem obejmuje także kształtowanie 
w ludziach dojrzałego człowieczeństwa. Wyraża się ono w poszano-
waniu godności osoby ludzkiej, promowaniu wolności powiązanej 
z prawdą i dobrem, uznawaniu prymatu etyki przed techniką, two-
rzeniu kultury solidarności, odpowiedzialności, dialogu i współpracy. 
Ludzie nauki – kierując się sumieniem – wezwani są do odważnego 
sprzeciwu wobec współczesnych negatywnych zjawisk, takich jak ide-
ologizacja uniwersytetów, ograniczanie słusznej swobody badań, pro-
mowanie postaw konformistycznych, przekraczanie etycznych granic 
prowadzonych eksperymentów, kwestionowanie lub pomniejszanie 
wartości nauk humanistycznych i teologicznych, instrumentalne trak-
towanie człowieka, aroganckie propagowanie materializmu, relatywi-
zmu i ateizmu.

Afirmując prawo do zakładania i rozwijania kościelnego szkolnic-
twa, Jan Paweł II dostrzegał aktualność ważnych zadań stojących przed 
uniwersytetami katolickimi. Charakteryzując ich specyfikę, przypo-
minał, że atrakcyjność kościelnych uczelni wyraża się w ich katolicko-
ści (powszechności). Polega ona na harmonijnym łączeniu rzetelnych 
badań naukowych i solidnie przekazywanej wiedzy ze świadectwem 
głębokiej wiary, z wyrazistością postaw akademickich i zarazem chrze-
ścijańskich, na ukazywaniu współczesnemu światu, że możliwa jest au-
tentyczna jedność prawdy i życia. Bogactwo mądrych i pięknych słów 
świętego Jana Pawła II wypowiedzianych do środowisk akademickich 
stanowi niezwykle cenne dziedzictwo przekazane światu polskiej na-
uki. Przypomina bowiem, że „prawda potrzebuje piękna, aby służyć 
dobru; święci zaś pozostają mistrzami tej wielkiej życiowej syntezy”55. 

55 J. Życiński, Odcienie obecności, w: Obecność. Karol Wojtyła – Jan Paweł II w Ka-
tolickim Uniwersytecie Lubelskim. Dar i odpowiedzialność, s. 432.



2575Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym 
Abstrakt

Celem niniejszego artykułu jest ukazanie głębi, aktualności i znaczenia prze-
słania Jana Pawła II skierowanego do polskich środowisk akademickich. Autor 
analizuje wybrane przemówienia i homilie wygłoszone przez papieża do profe-
sorów, rektorów i studentów podczas jego apostolskich wizyt w Polsce. W ko-
lejnych częściach artykułu autor przedstawia najważniejsze idee nauczania pa-
pieża dotyczące istoty i misji uniwersytetu we współczesnej kulturze. Według 
Jana Pawła II uniwersytet jest przede wszystkim wspólnotą ludzi poszukujących 
prawdy. Jego misją jest zarówno zgłębianie całej rzeczywistości, jak i kształtowa-
nie dojrzałego człowieczeństwa. Uniwersytet jest powołany do służby prawdzie, 
prowadzenia profesjonalnych badań naukowych, obrony godności osoby ludz-
kiej oraz poszanowania prymatu etyki nad technologią. Artykuł nie omawia 
całości nauczania Jana Pawła II skierowanego do intelektualistów, ale podkreśla 
tylko najważniejsze aspekty troski papieża o owocny dialog między wiarą a ro-
zumem oraz Kościołem a nauką.

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, uniwersytet, nauka, prawda, dobro, odpowie-
dzialność

John Paul II in Dialogue with the Polish Scientific Community 
Abstract

The aim of this article is to show the depth, relevance, and significance of 
John Paul II’s message to Polish academic circles. The author analyses selected 
speeches and homilies delivered by the Pope to professors, rectors, and students 
during his apostolic visits to Poland. In the following sections of the article, the 
author presents the most important ideas of the Pope’s teaching on the essence 
and mission of the university in contemporary culture. According to John 
Paul II, the university is primarily a community of people seeking the truth. Its 
mission is both to explore the whole of reality and to shape mature humanity. 
The university is called to serve the truth, conduct professional scientific 



258 5 Antoni Nadbrzeżny

research, defend the dignity of the human person, and respect the primacy of 
ethics over technology. The article does not discuss the entirety of John Paul II’s 
teaching addressed to intellectuals but highlights the most important aspects 
of the Pope’s concern for fruitful dialogue between faith and reason, and the 
Church and science.

Keywords: John Paul II, university, science, truth, goodness, responsibility 

Bibliografia
Bagrowicz J. (red.), Jan Paweł II. Związki z Uniwersytetem Mikołaja Kopernika w To-

runiu. Z okazji beatyfikacji, Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń 2011.
Bronk A., Salamucha A., Dialog jako droga do prawdy o człowieku, „Paedagogia Chri-

stiana” 2010, t. 25, nr 1, s. 11–32.
Budzik S., „Jesteś objęty tą miłością, którą Chrystus do końca cię umiłował”, w: Jan Pa-

weł: „Wyrażam radość, że Lublin żyje…”. Jubileusz 25-lecia wizyty Ojca Świę-
tego 9 VI 1987–2012, J.K. Miczyński (red.), Gaudium, Lublin 2012, s. 5–7.

Buttiglione R., Myśl Karola Wojtyły, TN KUL, Lublin 1996.
Dec I., 600-lecie Wydziału Teologii w Krakowie, „Wrocławski Przegląd Teologiczny” 

1997, t. 5, nr 1, s. 137–139.
Fiałkowski M., Katolickie szkoły i uniwersytety ośrodkami formacji katolików świec-

kich, „Roczniki Pastoralno-Katechetyczne” 2011, s. 379–393.
Filipiak M., Szostek A. (red.), Obecność. Karol Wojtyła – Jan Paweł II w Katolickim 

Uniwersytecie Lubelskim. Dar i odpowiedzialność, Towarzystwo Naukowe 
KUL, Lublin 2008.

Jan Paweł II, Pielgrzymki do Ojczyzny. Przemówienia, homilie, Wydawnictwo Znak, 
Kraków 2005.

Jan Paweł II, Encyklika Redemptor hominis, Watykan 1979.
Jan Paweł II, Encyklika Fides et ratio, Watykan 1998.
Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja o niektórych aspektach „teologii wyzwolenia”, 

Watykan 1984.
Kopeć A., Święci Cyryl i Metody jako patroni Europy w nauczaniu Jana Pawła II, 

„Teologia w Polsce” 2023, t. 17, nr 1, s. 47–61.



2595Jan Paweł II w dialogu z polskim środowiskiem naukowym

Kubiś A., Jubileusz 600-lecia Wydziału Teologicznego w Krakowie 1397–1997, „Po-
lonia Sacra” 1998, t. 47, nr 3, s. 3–11.

A. Kubiś, Z dziejów usuwania teologii/wydziałów teologicznych z uniwersytetów, 
„Studia Nauk Teologicznych” 2008, nr 3, s. 49–61.

Miczyński J.K. (red.), Jan Paweł: „Wyrażam radość, że Lublin żyje…” Jubileusz 25-le-
cia wizyty Ojca Świętego 9 VI 1987–2012, Gaudium, Lublin 2012.

Miczyński J.K., Zagrożenia duchowe uniwersytetu, „Roczniki Teologiczne” 2019, 
z. 5, s. 7–24.

Mikulski J., Polska teologia wyzwolenia, Biblos, Tarnów 2000.
Nagórny J. (red.), Ut non evacuetur crux. Świadectwo Kościoła katolickiego w systemie 

totalitarnym Europy Środkowo-Wschodniej, RW KUL, Lublin 1994.
Piech S. (red.), Wydział Teologiczny w Krakowie 1397–1997. Księga Jubileuszowa, 

Wydawnictwo Naukowe PAT, Kraków 1997.
Rusecki M., Arcydzieło kultury. Uniwersytet w nauczaniu Jana Pawła II, „Studia 

Nauk Teologicznych” 2008, t. 3, s. 79–100.
Słomka M., Who is Man? The Anthropology of Karol Wojtyła, Wydawnictwo KUL, 

Lublin 2017.
Starachowicz Z., Sonderaktion Krakau. Wspomnienia z akcji przeciwko profesorom 

uniwersyteckim w Krakowie (6–10 listopada 1939 roku), Wydawnictwo 
Oskar, Gdańsk 2012.

Sychowicz K., Towarzystwo Przyjaciół Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego i jego 
funkcjonowanie w powojennych realiach, „Roczniki Humanistyczne” 2018, 
z. 2, s. 307–320.

Szymik J., Loci theologici, w: Leksykon Teologii Fundamentalnej, M. Rusecki (red.), 
Wydawnictwo „M”, Lublin-Kraków 2002, s. 757–761.

Weigel G., Świadek nadziei. Biografia papieża Jana Pawła II, Znak, Kraków 2009.
Ziejka F., Jan Paweł II a świat akademicki, „Nauka” 2011, nr 2, s. 17–29.
Życiński J., Odcienie obecności, w: Obecność. Karol Wojtyła – Jan Paweł II w Katolic-

kim Uniwersytecie Lubelskim. Dar i odpowiedzialność, M. Filipiak, A. Szostek 
(red.), s. 431–438.

Ziejka F., Jan Paweł II i polski świat akademicki, Universitas, Kraków 2014.



260 5 Antoni Nadbrzeżny

Nota biograficzna

Antoni Nadbrzeżny – dr hab. nauk teologicznych, dr nauk humanistycz-
nych w zakresie filozofii; profesor Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego 
Jana Pawła II. Najważniejsze publikacje: From Mother of the Redemption 
to Mother of All Believers. The Mariology of Edward Schillebeeckx (Vanden-
hoeck & Ruprecht Verlage, Göttingen 2025); „Dignitatis humanae”. Sobór 
Watykański II o wolności religijnej (Kraków 2024; wspólnie z Markiem 
Gilskim i Damianem Wąskiem); Filozofia zbawienia. Soteriologia egzysten-
cjalna Paula Tillicha i Edwarda Schillebeeckxa (Wydawnictwo WAM, Kra-
ków 2020). Zainteresowania badawcze: teologia Soboru Watykańskiego II, 
współczesna teologia niderlandzka i flamandzka, mariologia i eklezjologia 
kontekstualna. Sekretarz Komisji Nauki Wiary Konferencji Episkopatu Pol-
ski. Prezbiter archidiecezji lubelskiej.



5
 Andrzej Muszala
ORCID: 0000-0002-0099-1946 
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

Jana Pawła II zapamiętamy jako papieża, którego łączyły liczne wię-
zy ze środowiskiem służby zdrowia. Jego otwartość w tym obszarze 
ukształtowały zasadniczo trzy czynniki. Po pierwsze, wszechobec-

ność cierpienia w jego życiu od samego dzieciństwa. Po drugie, liczne 
kontakty ze studentami kierunków medycznych oraz przedstawiciela-
mi służby zdrowia w czasie, gdy był kapłanem, duszpasterzem akade-
mickim, a następnie biskupem w Krakowie, w końcu – papieżem. Po 
trzecie, wrodzona ciekawość i szerokie zainteresowania w dziedzinie 
ogólnie pojętej nauki, w tym także medycyny.

1. Świat cierpienia w życiu Karola Wojtyły – Jana Pawła II
(…) Człowiek cierpi na różne sposoby, nie zawsze objęte przez 
medycynę, w jej nawet najdalszych rozgałęzieniach. Cierpienie 
jest czymś bardziej jeszcze podstawowym od choroby, bardziej 
wielorakim, a zarazem głębiej jeszcze osadzonym w całym czło-
wieczeństwie. Jakiś pogląd na tę sprawę daje nam rozróżnienie 



262 5  Andrzej Muszala

pomiędzy cierpieniem fizycznym a cierpieniem moralnym. 
Rozróżnienie to przyjmuje za podstawę dwoisty wymiar ludz-
kiego bytu, wskazuje na pierwiastek cielesny i duchowy jako 
bliższy czy też bezpośredni podmiot cierpienia. O ile można 
do pewnego stopnia używać zamiennie wyrazów „cierpienie” 
i „ból” — to cierpienie fizyczne zachodzi wówczas, gdy w jaki-
kolwiek sposób „boli ciało”, cierpienie moralne natomiast jest 
„bólem duszy”. Chodzi zaś o ból natury duchowej, a nie tylko 
o „psychiczny” wymiar bólu, który towarzyszy cierpieniu za-
równo moralnemu, jak i fizycznemu. Rozległość i wielorakość 
cierpienia moralnego jest z pewnością nie mniejsza niż fizycz-
nego, równocześnie zaś zdaje się ono jakby mniej zidentyfiko-
wane i mniej objęte terapią (SD 5).

Tak pisał Jan Paweł II w liście apostolskim Salvifici doloris. Cier-
pienie zawisło nad całym życiem Karola Wojtyły już od przysłowiowej 
kołyski. Kiedy 36-letnia Emila dowiedziała się, że jest w stanie błogo-
sławionym, była bardzo szczęśliwa. Nie spodziewała się, że w tym wie-
ku będzie mogła jeszcze stać się ponownie matką. Niestety, podczas 
wizyty u lekarza dowiedziała się, że nawet jeśli jakimś cudem urodzi 
dziecko, sama nie przeżyje porodu. Lekarz namawiał Emilię, aby usu-
nęła ciążę, jednak ta nie wyraziła zgody. Jej mąż, Karol, sprowadził na 
pomoc innego lekarza, Samuela Tauba, który zadbał o wzmocnienie 
organizmu ciężarnej. Nie mówił już o aborcji, lecz cały wysiłek wło-
żył w utrzymanie ciąży. Jego trudy doprowadziły do szczęśliwego roz-
wiązania, które miało miejsce 18 maja 1920 roku. Na świat przyszedł 
duży, silny i zdrowy chłopiec. Była godzina 17.00 z minutami.

Emilia przeżyła poród, choć wkrótce zaczęła podupadać na zdro-
wiu. „Swoją matkę znałem właściwie wyłącznie jako osobę chorą”1 – 
zwierzył się później Jan Paweł II w książce-wywiadzie Nie lękajcie się. 
1 A. Frossard, Nie lękajcie się. Rozmowy z Janem Pawłem II, Libreria Editrice Vati-

cana, Watykan 1982, s. 14.



2635Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

Prawdopodobnie przyczyną jej osłabienia była wrodzona wada serca. 
Jest to jednak tylko przypuszczenie, gdyż nie dysponujemy dziś żadną 
dokumentacją jej choroby; nie ostała się ani jedna recepta, którą wy-
kupiła. Emilia umarła 13 kwietnia 1929 roku w wieku 45 lat, miesiąc 
przed pierwszą Komunią Świętą swojego syna. Mały Karol był wtedy 
w szkole. Po powrocie do domu zastał matkę martwą. 

Cofnijmy się nieco i zatrzymajmy na chwilę przy pewnej tajem-
niczej, nieco zapomnianej osobie z domu Wojtyłów. W Liber mor-
tuorum pod datą 7 lipca 1916 roku istnieje zapis: „Tego dnia zmarła 
Olga Maria Wojtyła, córka Karola i Emilii”. Chodzi o siostrę przyszłe-
go papieża, której ten nigdy nie poznał. Prawdopodobną przyczyną jej 
śmierci było zachłyśnięcie się wodami płodowymi. Z zapisu wynika, 
że Olga żyła zaledwie 16 godzin. Pogrzeb dziewczynki odbył się dwa 
dni później, 9 lipca. Jan Paweł II do końca swego życia nie znał tych 
dat – ani urodzenia-śmierci swojej siostry, ani jej pochówku. Zapisał 
tylko w swoim Testamencie: 

W miarę jak zbliża się kres mojego ziemskiego życia, wracam 
pamięcią do jego początku, do moich rodziców, brata i siostry, 
której nie znałem, bo zmarła przed moim narodzeniem2.

Tragiczne i nagłe odejście Olgi położyło się cieniem na domu ro-
dzinnym przyszłego papieża. Śmierć weszła w krąg jego najbliższych, 
zadomawiając się na dobre.

W 1924 roku Edmund, starszy brat Karola, uzyskał świadectwo 
dojrzałości i rozpoczął studia medyczne na Uniwersytecie Jagielloń-
skim w Krakowie. 28 maja 1930 roku, jako jeden z nielicznych, otrzy-
mał tytuł doktora wszech nauk medycznych – najwyższe wyróżnienie 
na zakończenie studiów, upoważniające do pracy naukowej i praktyki 
lekarskiej. W następnym roku Mundek – jak wołano na niego w domu 

2 Testament Jana Pawła II, 12–18 marca 2000 r., nr 6.



264 5  Andrzej Muszala

rodzinnym – został zastępcą ordynatora w szpitalu miejskim w Biel-
sku-Białej. Pracował tam kilkanaście miesięcy. Niestety, w listopadzie 
1932 roku zaraził się płonicą od jednej z pacjentek. W tamtych cza-
sach była to choroba nieuleczalna. Edmund umarł cztery dni później, 
4 grudnia 1932 roku, w wieku niespełna 27 lat. Pozostawił narzeczo-
ną, Jadwigę, która po tym dramacie już nigdy nie związała się z żadnym 
mężczyzną. Pogrzeb miał miejsce w Bielsku. Później ciało Edmunda 
zostało przewiezione do grobowca rodziców na cmentarzu Rakowic-
kim w Krakowie. Na jego nagrobku wyryto słowa: „Swe młode życie 
oddał w ofierze cierpiącej ludzkości”. Karol zwierzył się po latach: 

Mój brat Edmund zmarł u progu samodzielności zawodowej, 
zaraziwszy się jako młody lekarz groźną odmianą szkarlaty-
ny, co wówczas przy nieznajomości narkotyków było zakaże-
niem śmiertelnym. Są to wydarzenia, które głęboko wyryły się 
w mojej pamięci. Śmierć brata nawet chyba głębiej niż matki. 
Zarówno ze względu na szczególne okoliczności, rzec można 
tragiczne, jak i z uwagi na moją większą wówczas dojrzałość. 
Liczyłem w chwili jego śmierci dwanaście lat. Tak więc stosun-
kowo szybko stałem się częściowym sierotą i jedynakiem3.

W 1938 roku Karol-senior przeprowadził się ze swoim synem do 
Krakowa, gdyż ten rozpoczął studia polonistyczne na Uniwersytecie 
Jagiellońskim. Zamieszkali przy ulicy Tynieckiej 10 na Dębnikach, 
w domu brata Emilii, Roberta Kaczorowskiego. Niestety, już następ-
nego roku wybuchła wojna, studia musiały zostać przerwane, a Karol 
– chcąc uniknąć deportacji do Rzeszy na przymusowe roboty – podjął 
pracę w „Solvayu”. Wkrótce potem jego ojciec poważnie zachorował. 
Gdy 18 lutego 1941 roku Karol-junior wrócił z pracy, zastał ojca mar-
twego. Klęknął przy nim i długo płakał. Modlił się przez całą noc, nie 
odchodząc od ciała zmarłego. „Nigdy nie czułem się tak samotny” – 

3 A. Frossard, Nie lękajcie się, s. 14.



2655Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

powiedział po latach. Kardynał Dziwisz zaświadczył, że Jan Paweł II 
wiele razy powracał do tego bolesnego dnia: 

Ojciec Święty opowiadał, że po powrocie z fabryki zastał 
w domu martwego ojca siedzącego na krześle. Z głową opusz-
czoną, wraz z rękami na stole. Obok stała szklanka herbaty, 
niedopitej do połowy. Karol miał wtedy powiedzieć do pani 
Kydryńskiej, płacząc przy tym: „Nie było mnie przy śmierci 
matki, nie było mnie przy śmierci brata, nie było mnie przy 
śmierci ojca”4. 

I tak, w wieku 21 lat Karol Wojtyła pozostał sam...
29 lutego 1944 roku Karol wracał do domu po połączonych 

dwóch dniówkach w „Solvayu”. Było ciemno. Chwila nieuwagi i został 
potrącony przez nadjeżdżającą ciężarówkę. Nieprzytomny upadł na 
ulicę. Ze stojącego tuż obok tramwaju natychmiast wyskoczyła kobie-
ta i zatrzymała nadjeżdżające samochody. Niemiecki oficer kazał od-
wieźć rannego do szpitala na ul. Kopernika, gdzie pacjent przez dwa 
tygodnie leczył wstrząs mózgu i poważne obrażenia ramienia. Dwaj 
anonimowi Samarytanie – kobieta-Polka i żołnierz-Niemiec – urato-
wali przyszłego papieża przed nieuchronną śmiercią.

Karol Wojtyła – Jan Paweł II był człowiekiem doświadczonym 
przez cierpienie od samej młodości. Niewątpliwie tutaj tkwi jeden 
z sekretów jego wielkiej otwartości na świat ludzi chorych, cierpią-
cych. Jak sam pisze, pomogli mu w tym sami chorzy oraz ci, którzy 
opiekowali się nimi. Po latach, już jako papież Jan Paweł II, zwierzył 
się w rozmowie z André Frossardem:

Wiem z własnego doświadczenia, z okresu mojej młodości, 
że cierpienie ludzkie przede wszystkim mnie onieśmielało, 
trudno mi było przez pewien czas zbliżać się do cierpiących, 

4 Za: M. Kindziuk, Niezwykły ojciec papieża, http://www.niedziela.pl/artykul/112
703/nd/Niezwykly-ojciec-papieza?page=2 (dostęp: 28.06.2025).



266 5  Andrzej Muszala

gdyż odczuwałem jakby wyrzut, że oni cierpią, podczas gdy ja 
jestem od tego cierpienia wolny. Prócz tego czułem się skrę-
powany, uważając, że wszystko co mogłem im powiedzieć, nie 
ma pokrycia po prostu dlatego, że to oni cierpią, a nie ja. Ale 
ten okres onieśmielenia przeszedł, gdy posługi duszpasterskie 
prowadziły do spotkania z cierpiącymi i to na różne sposo-
by. Muszę tu dodać, iż ów okres dominującego onieśmiele-
nia przeszedł przede wszystkim dlatego, gdyż dopomogli mi 
w tym sami cierpiący. Spotykając się z nimi, przekonywałam 
się stopniowo, a w końcu przekonałem się definitywnie, że po-
między ich cierpieniem, jako faktem obiektywnym, a ich wła-
sną osobistą świadomością tegoż cierpienia, zachodzą relacje 
zupełnie nieoczekiwane. Szczytem moich doświadczeń w tej 
dziedzinie było, gdy raz usłyszałem z ust człowieka, którego 
stan obiektywnie był ogromnie ciężki, takie wyznanie: Ksiądz 
nie wie, jak bardzo jestem szczęśliwy. Miałem przed sobą czło-
wieka, który stracił wszystko w powstaniu warszawskim, sam 
zaś pozostawał przykuty do łóżka, jako ciężki inwalida. I ten 
człowiek zamiast skarżyć się na swój los, mówi mi: „Jestem 
szczęśliwy”. Odtąd spotykałem się z cierpiącymi bardzo często, 
odwiedzałem ich po domach, szpitalach. Poznałem ludzi, któ-
rzy należą do służby zdrowia, pielęgniarki, lekarzy…5.

Jan Paweł II podczas każdej pielgrzymki spotykał się z rzeszami 
chorych, cierpiących oraz ludzi zepchniętych na margines. Na wielu 
zdjęciach widzimy go, jak obejmuje chorych; cierpienie wręcz przycią-
gało go do nich. W trakcie jednej z wizyt w Polsce odwiedził Szpital 
Dziecięcy w Krakowie-Prokocimiu. „Jestem mała różyczka, wypa-
dłam z koszyczka, nie umiem winszować, tylko Ojca Świętego pocało-
wać” – powiedziała jedna z dziewczynek na powitanie papieża. On zaś 
podczas wygłoszonego w szpitalu rozważania nawiązał do tych słów:

5 A. Frossard, Nie lękajcie się, s. 99–100.



2675Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

Szanowni Państwo, drodzy Bracia i Siostry, pozwólcie, że na 
zakończenie przekażę wam jeszcze garść wspomnień. Od po-
czątku mojej duszpasterskiej posługi w szczególny sposób 
związałem się ze środowiskiem lekarskim, a także z całym 
środowiskiem służby zdrowia. Wśród zebranych dzisiaj widzę 
osoby, które były już obecne w początkach mojej pracy dusz-
pasterskiej. Są również obecni ci, z którymi spotkałem się jako 
metropolita krakowski. Są wreszcie ci najmłodsi, z którymi 
spotykam się po raz pierwszy. Nie ulega najmniejszej wątpli-
wości, że praca lekarza, pielęgniarki, każda praca wśród cho-
rych jest służbą Chrystusowi. „Wszystko, co uczyniliście jed-
nemu z tych braci moich najmniejszych, Mnieście uczynili”. 
Dziękuję jeszcze raz, dziękuję wszystkim, dziękuję dzieciom 
za wzruszający program, który przygotowały i dziękuję małej 
Różyczce, co wypadła z koszyczka i powinszowała6. 

Jednym z najbardziej znamiennych gestów Jana Pawła II było 
objęcie i przytulenie chłopca imieniem Brendon chorego na AIDS, 
co miało miejsce podczas wizyty w USA w roku 1987. W tamtych 
czasach wszyscy unikali kontaktów z osobami zarażonymi HIV, gdyż 
uważano, że można nabawić się tej choroby przez sam dotyk, a nawet 
przebywanie z nimi w jednym pomieszczeniu. Nic to jednak nie zna-
czyło dla papieża; chciał okazać swoją solidarność także i z tymi osoba-
mi. Nie oceniał, nie potępiał nikogo, po prostu był z nimi. Ciekawe, iż 
pontyfikat Jana Pawła II przypadł właśnie na okres wybuchu epidemii 
tej strasznej choroby. W 1989 roku wygłosił przemówienie, w którym 
zwrócił się do chorych na AIDS: 

Z największą troską zwracam się przede wszystkim do chorych 
na AIDS. Bracia w Chrystusie, którzy znacie wszystkie trudy 

6 Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone w szpitalu pediatrycznym, Kraków, 
13 sierpnia 1991 r., https://jp2online.pl/en/object/przemowienie-w-szpitalu-
-pediatrycznym-w-krakowie;T2JqZWN0OjM3Mjg= (dostęp: 28.06.2025).



268 5  Andrzej Muszala

Drogi Krzyżowej, nie jesteście osamotnieni. Towarzyszy wam 
Kościół, sakrament zbawienia, aby wspierać was w trudnej wę-
drówce. Zwracam się także do rodzin, pragnę by rodziny prze-
zwyciężające dramat choroby AIDS wiedziały, że papież ich 
rozumie i im współczuje7.

Jan Paweł II zwrócił się także do różnych grup społecznych: na-
uczycieli, młodzieży, rządzących, uczonych, pracowników służby 
zdrowia, kapłanów i zakonników udzielających się w służbie zdrowia, 
wyznaczając im program, w jaki sposób powinni postępować wobec 
chorych na AIDS (jak i wobec wszystkich chorych). Pod koniec pole-
cił wiernym całego Kościoła, by zawsze i wszędzie byli orędownikami 
nadziei, która się nie kończy:

Oby współczesny człowiek umiał przemawiać do Boga słowa-
mi Hioba „Wiem, że Ty wszystko możesz. Co zamyślasz, po-
trafisz uczynić”8. 

Jan Paweł II wypracował swoistą „teologię cierpienia”. Liczba tek-
stów oraz przemówień papieskich poświęconych tej kwestii jest bardzo 
duża. W różnych dokumentach i przemówieniach często pojawiają się 
takie słowa jak: „krzyż”, „ból”, „cierpienie”, „chorzy”, „współczucie”, 
„miłosierdzie”. Każda podróż apostolska, każda audiencja, każde spo-
tkanie z ludźmi przepełnione było wyjątkową troską o chorych i cier-
piących.

Jan Paweł II nazywał człowieka cierpiącego „integralną częścią” 
misji Kościoła. Przesłania do chorych nie stanowią jakiegoś epizodycz-
nego wątku jego nauczania i posługi, ale są jedną z charakterystycz-
nych cech jego pontyfikatu. Jak stwierdził kard. Fiorenco Angelini:

7 Jan Paweł II, Kościół wobec AIDS. Przemówienie do uczestników Międzynarodo-
wej Konferencji na temat AIDS, nr 7, w: W trosce o życie, K. Szczygieł (red.), t. I, 
Biblos, Tarnów 1998, s. 215.

8 Jan Paweł II, Kościół wobec AIDS…, nr 15.



2695Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

Jeżeli Kościół u progu trzeciego tysiąclecia zdoła – odpowied-
nio do aktualnych wymogów czasu – przepowiadać „Ewange-
lią cierpienia”, to będzie to zasługą przede wszystkim Jana Pa-
wia II, który z „Ewangelii cierpienia” uczynił niekończącą się 
katechezę, pozostając w bliskim kontakcie z chorymi, cierpią-
cymi, pracownikami służby zdrowia i duszpasterzami9.

Papież najpełniej zanalizował problem cierpienia w liście apostol-
skim Salvifici doloris, o chrześcijańskim sensie ludzkiego cierpienia, 
opublikowanym z okazji Jubileuszowego Roku Odkupienia w 1984 
roku. Dokonał w nim wszechstronnej i wyczerpującej analizy tej pro-
blematyki, pozostawiając tekst o wyjątkowej głębi, oparty na przesła-
niu biblijnym i teologicznym. 

Jak zauważył, każdy chrześcijanin jest wezwany do naśladowania 
Chrystusa; naśladowania Go także w postawie daru z siebie, w jego 
odchodzeniu, połączonym nieraz z cierpieniem. Chrystus przyjął na 
siebie ból świata i przekształcił go – przez miłość – w moc zbawczą.

Każdy człowiek ma udział w Odkupieniu. Każdy też jest we-
zwany do uczestnictwa w owym cierpieniu, przez które Od-
kupienie się dokonało. Jest wezwany do uczestnictwa w tym 
cierpieniu, przez które każde ludzkie cierpienie zostało także 
odkupione. Dokonując Odkupienia przez cierpienie, Chrystus 
wyniósł zarazem ludzkie cierpienie na poziom Odkupienia. 
Przeto też w swoim ludzkim cierpieniu każdy człowiek może 
stać się uczestnikiem odkupieńczego cierpienia Chrystusa 
(SD 19). 

W Liście apostolskim Salvifici doloris papież rozwinął tzw. ewan-
gelię cierpienia. Ten nowy termin, ukuty przez Jana Pawła II, zdaje się, 
na pierwszy rzut oka, stanowić wewnętrzną sprzeczność. Jak można 

9 F. Angelini, Papież, który wyjaśnia cierpienie, w: Jan Paweł II i cierpienie, F. Ange-
lini, J.L. Redrado, F. Ruffini (red.), Wydawnictwo Velar, Gorle 1996, s. 51.



270 5  Andrzej Muszala

z czegoś bolesnego, niezamierzonego przez Boga (cierpienia) uczynić 
przedmiot ewangelii – głoszenia Dobrej Nowiny? A jednak. Według 
Jana Pawła II cierpienie może stać się źródłem wielorakiego dobra. 
Ewangelia cierpienia zawiera w sobie dwa aspekty: 1) pomnażanie 
dobra przez cierpienie (dotyczy to osób, które cierpią); 2) czynienie 
dobra temu, kto cierpi (dotyczy to tych, którzy opiekują się cierpiącym 
pacjentem). 

Jeśli chodzi o aspekt pierwszy, realizuje się on w postawie, jaką 
człowiek może przyjąć wobec cierpienia fizycznego, psychicznego, 
duchowego czy moralnego. Chodzi tu o zdolność przyjmowania cier-
pienia jako uczestnictwa w zbawczym dziele Chrystusa. 

Cierpienie Chrystusa stworzyło dobro Odkupienia świata. To 
dobro samo w sobie jest niewyczerpalne i nieskończone. Od-
kupienie, dokonane mocą zadośćczyniącej miłości, jest stale 
otwarte na każdą miłość, która wyraża się w ludzkim cierpieniu. 
W tym wymiarze – wymiarze miłości – Odkupienie, które do 
końca się dokonało, stale się niejako od nowa dokonuje. Chry-
stus dokonał Odkupienia bez reszty i do końca, równocześnie 
zaś go nie zamknął: w tym odkupieńczym cierpieniu, poprzez 
które dokonało się Odkupienie świata, Chrystus otwarł się od 
początku, i stale się otwiera na każde ludzkie cierpienie. Ow-
szem, to zdaje się należeć do samej istoty odkupieńczego cier-
pienia Chrystusa, że pragnie ono stale być dopełniane (SD 24). 

Drugi aspekt praktycznego urzeczywistnienia Ewangelii cierpie-
nia znajduje swoje głębokie wyjaśnienie w przypowieści o Miłosier-
nym Samarytaninie, którą Jan Paweł II nazywa „kluczem” do naucza-
nia Chrystusa. Przypowieść ta poucza nas, jak należy okazać innym tę 
miłość, która zaprowadziła Chrystusa na Golgotę. Oto bogata i wy-
czerpująca egzegeza tej ewangelicznej przypowieści, dokonana przez 
Ojca Świętego:



2715Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

Przypowieść o miłosiernym Samarytaninie należy do ewan-
gelii cierpienia, wskazuje bowiem, jaki winien być stosunek 
każdego z nas do cierpiących bliźnich. Nie wolno nam ich 
„mijać”, przechodzić mimo z obojętnością, ale winniśmy przy 
nich „zatrzymywać się”. Miłosiernym Samarytaninem jest każ-
dy człowiek, który zatrzymuje się przy cierpieniu drugiego 
człowieka, jakiekolwiek by ono było. Owo zatrzymanie się nie 
oznacza ciekawości, ale gotowość. Jest to otwarcie jakiejś we-
wnętrznej dyspozycji serca, które ma także swój wyraz uczucio-
wy. Miłosiernym Samarytaninem jest każdy człowiek wrażliwy 
na cudze cierpienie, który wzrusza się nieszczęściem bliźnie-
go. Jeżeli Chrystus, znawca wnętrza ludzkiego, podkreśla owo 
wzruszenie, to znaczy, że jest ono również ważne dla całej na-
szej postawy wobec cudzego cierpienia. Trzeba więc w sobie 
pielęgnować ową wrażliwość serca, która świadczy o współczu-
ciu z cierpiącym. Czasem owo współczucie pozostaje jedynym 
lub głównym wyrazem naszej miłości i solidarności z cierpią-
cym człowiekiem. Jednakże miłosierny Samarytanin z Chry-
stusowej przypowieści nie poprzestaje na samym wzruszeniu 
i współczuciu. Staje się ono dla niego bodźcem do działań, któ-
re mają na celu przyniesienie pomocy poranionemu człowie-
kowi. Miłosiernym Samarytaninem jest więc ostatecznie ten, 
kto świadczy pomoc w cierpieniu, jakiejkolwiek byłoby ono 
natury. Pomoc, o ile możliwe, skuteczną. W tę pomoc wkłada 
swoje serce, nie żałuje również środków materialnych. Można 
powiedzieć, że daje siebie, swoje własne „ja”, otwierając to „ja” 
dla drugiego. Dotykamy w tym miejscu jednego z kluczowych 
punktów całej chrześcijańskiej antropologii. Człowiek nie 
może odnaleźć się w pełni inaczej, jak tylko poprzez bezintere-
sowny dar z siebie samego. Miłosierny Samarytanin – to czło-
wiek zdolny do takiego właśnie daru z siebie samego (SD 28).



272 5  Andrzej Muszala

2. Karol Wojtyła – Jan Paweł II i jego kontakty ze środowiskiem 
służby zdrowia

Świat medyczny stał się bliski Karolowi Wojtyle już w młodym 
wieku dzięki temu, że – jak już to zostało wspomniane – jego brat 
Edmund studiował medycynę, a potem został lekarzem. Krąg owego 
świata uległ znacznemu poszerzeniu, gdy ks. Karol Wojtyła rozpoczął 
posługę duszpasterza akademickiego przy kościele św. Floriana w Kra-
kowie. Zrozumiał, że duszpasterstwo akademickie nie sprowadza się 
do odprawiania mszy świętych. Że trzeba wyjść poza teren kościoła, 
iść w nieznane, do nowych ludzi, środowisk, do akademików, gdzie 
mieszkają studenci. Zaiste podziwu godna była odwaga ks. Wojtyły, 
który jeszcze przed soborem realizował zasadę aggiornamento, nara-
żając się nieraz na krytykę i podejrzliwość ze strony innych księży. Nie 
zważał na to; wiedział, jakie jest jego zadanie.

Dla nas, to znaczy dla księdza biskupa Jana Pietraszki i dla 
mnie, we wczesnych latach 50-tych stało się rzeczą jasną, że 
jeżeli duszpasterstwo akademickie ma sięgać w rożne wymia-
ry życia młodych ludzi, studentów, to nie może się kończyć 
tylko na kościele, musi szukać sobie jeszcze innych terenów. 
Dzisiaj to jest prawda powszechnie znana, dzisiaj ten styl życia 
i styl działalności duszpasterstwa życia akademickiego jest po-
wszechnie przyjęty10. 

Dyskusje o wierze, msze św. na łonie natury, inscenizacje teatralne, 
nieformalne spotkania wspólne wyjazdy na kajaki i w góry w czasie 
wakacji – wszystko to sprawiło, że młodzi ludzie pragnęli przeby-
wać w towarzystwie tego niezwykłego, jak na owe czasy, duszpaste-
rza. Więzy zadzierzgnięte przy okazji wypraw i spotkań przy kościele 
św. Floriana doprowadziły do powstania grupy zwanej na początku 

10 Jan Paweł II, Autobiografia, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2014, s. 76.



2735Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

„Rodzinką”, a później „Środowiskiem” (grupa ta liczyła około dwustu 
osób). George Weigel, biograf Jana Pawła II, zwrócił uwagę na charak-
terystyczny rys papieża z Polski:

Poprzedni papieże, mówiąc o swojej formacji w czasach, gdy 
byli młodymi księżmi, wspominali o latach spędzonych w Pa-
pieskiej Akademii Kościelnej, ekskluzywnej rzymskiej szkole 
dla kościelnych dyplomatów, albo o swoich pierwszych do-
świadczeniach profesorów seminarium. Tymczasem w każ-
dej rozmowie o początkach swojego kapłaństwa Jan Paweł II 
podkreśla znaczenie swojego „Środowiska”. Różnica to wielce 
znacząca11. 

Przyjaźnie, które przetrwały ponad pięćdziesiąt lat, przyniosły nie-
zwykłe owoce w życiu zarówno „Wujka”, jak i otaczających go ludzi. 
Wśród nich były także postacie lekarzy, jak np. Gabriel Turowski, któ-
ry odegrał jedną z kluczowych ról w uratowaniu życia Jana Pawła II po 
zamachu.

Niewątpliwie osobą, która miała wielki wpływ na Karola Wojty-
łę – Jana Pawła II, była Wanda Półtawska, doktor nauk medycznych, 
specjalista w dziedzinie psychiatrii, wcześniej więźniarka w niemiec-
kim obozie koncentracyjnym w Ravensbrück. Ks. Karol Wojtyła 
wielokrotnie wyjeżdżał z nią oraz z jej mężem na wycieczki i urlopy; 
świadectwo o tym przekazała Wanda Półtawska w książce Rekolekcje 
beskidzkie. Autorka przytoczyła niektóre rozmowy, jakie ze sobą pro-
wadzili, cytowała też liczne listy. Myśli, jakie zrodziły się we wspól-
nych dyskusjach, znalazły później swoje odzwierciedlenie w wielu do-
kumentach biskupich, a nawet papieskich.

Inną niezwykłą kobietą zaangażowaną w służbę zdrowia, która po-
mogła Karolowi Wojtyle otworzyć się na ludzi chorych, była Hanna 
Chrzanowska, córka wybitnego profesora literatury polskiej Uniwer-
11 G. Weigel, Świadek nadziei, Znak, Kraków 2000, s. 131. 



274 5  Andrzej Muszala

sytetu Jagiellońskiego, prof. Ignacego Chrzanowskiego. Jeszcze przed 
wojną, w latach dwudziestych XX w., studiowała w Szkole Pielęgniar-
stwa w Warszawie. Następnie otrzymała stypendium na studia z pie-
lęgniarstwa społecznego w Paryżu. Po powrocie do kraju, w latach 
1929–1939, redagowała miesięcznik „Pielęgniarka Polska”, zaś pod-
czas okupacji angażowała się w pomoc uchodźcom, chorym i inwali-
dom. Wraz z kardynałem Sapiehą podjęła współpracę w Obywatelskim 
Komitecie Pomocy. Po wojnie, jako kierownik Działu Pielęgniarstwa 
Społecznego, związała się z Uniwersytecką Szkołą Pielęgniarsko-Po-
łożniczą w Krakowie, gdzie wypracowała nowy model opieki nad cho-
rymi – tzw. pielęgniarstwo domowe. Uczyła, w jaki sposób najbliżsi, 
mieszkający z chorym pod jednym dachem, mogą opiekować się nim 
na co dzień. Napisała podręcznik Pielęgniarstwo w otwartej opiece 
zdrowotnej. Niestety, reżim komunistyczny, głównie ze względu na 
przeszłość rodziny Chrzanowskich (ojciec zginął w obozie koncentra-
cyjnym, zaś jej brat został zamordowany przez Sowietów w Katyniu12), 
zamknął szkołę, natomiast ona sama znalazła się bez pracy. Wtedy wła-
śnie spotkała biskupa krakowskiego Karola Wojtyłę.

Wojtyła odkrył w Hannie Chrzanowskiej niezwykły charyzmat 
wzorowej posługi chorym. Wspólnie zainicjowali tzw. parafialną opie-
kę pielęgniarską, która miała na celu pomoc obłożnie chorym i opusz-
czonym znajdującym się na terenie parafii. Forma ta przetrwała do dziś, 
choć, niestety, zanika z uwagi na ewolucję standardów w systemie opie-
ki zdrowotnej. Chrzanowska werbowała osoby chętne do współpracy: 
nie tylko pielęgniarki, ale również znajomych, studentów, siostry za-
konne. Przyuczała ich do prostych posług przy obłożnie chorych.

Chrzanowska nauczyła Wojtyłę dojrzałego, bezpośredniego po-
dejścia do chorych. On zaś, jako biskup, cały czas wspierał jej dzia-

12 Co ciekawe, właśnie taka historia została przedstawiona w filmie Katyń Andrze-
ja Wajdy.



2755Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

łalność. W 1971 roku zatwierdził wypracowany przez nią regulamin 
parafialnej opiekunki chorych, zainicjował również coroczne rekolek-
cje dla pielęgniarek i osób zaangażowanych w służbę zdrowia. Począt-
kowo odbywały się one w Trzebini, nauki zaś głosił sam kard. Wojtyła.

Hanna Chrzanowska zmarła na raka w 1973 roku. By móc prze-
wodniczyć uroczystościom pogrzebowym, kard. Wojtyła opuścił ze-
branie plenarne Episkopatu Polski. Podczas mszy św. mówił: 

Dziękujemy Ci, Pani Hanno, za to, że byłaś wśród nas, że byłaś 
taka, jaka byłaś. Dziękują Ci za to opiekunki chorych, siostry 
zakonne, pielęgniarki, młodzież akademicka, cały Kościół kra-
kowski, dziękuję Ci za to jako biskup Kościoła krakowskiego. 
Byłaś dla mnie ogromną pomocą i oparciem. A raczej dzięku-
jemy Bogu za to, że byłaś wśród nas, taka jaka byłaś z tą Two-
ją wielką prostotą, z tym wewnętrznym spokojem, a zarazem 
z tym wewnętrznym żarem, że byłaś wśród nas jakimś wcie-
leniem Chrystusowych błogosławieństw z Kazania na Górze, 
zwłaszcza tego, kiedy mówił „błogosławieni miłosierni”. Dzię-
kujemy Panu Bogu za to życie, które miało taką wymowę, które 
pozostawiło nam takie świadectwo, tak bardzo przejrzyste, tak 
bardzo czytelne13.

Hanna Chrzanowska spoczęła na cmentarzu Rakowickim w Kra-
kowie. W roku 2018 została beatyfikowana.

Już po śmierci papieża Jana Pawła II, w roku 2012, z inicjatywy 
Międzywydziałowego Instytutu Bioetyki Uniwersytetu Papieskiego 
Jana Pawła II odbyło się w Krakowie wyjątkowe sympozjum zatytu-
łowane „Bioetyka pokolenia Karola Wojtyły – Jana Pawła II”. Stało 
się ono okazją do spotkania się żyjących jeszcze pracowników służby 

13 Za: Sz. Zyśko, Skuteczności uczyła się w Harlemie. Najbardziej inspirująca Polka 
XX wieku, https://deon.pl/wiara/skutecznosci-uczyla-sie-w-harlemie-najbar-
dziej-inspirujaca-polka-xx-wieku,478319 (dostęp: 28.06.2025).



276 5  Andrzej Muszala

zdrowia, szczególnie lekarzy, którzy przed laty współpracowali z Karo-
lem Wojtyłą – Janem Pawłem II. Wspominali oni różne, nieraz niezna-
ne epizody z życia papieża, dzielili się swoimi doświadczeniami wielu 
lat pracy z nim, gdy był jeszcze biskupem krakowskim, a potem bisku-
pem Rzymu. Wśród zaproszonych prelegentów obecni byli m.in. An-
drzej Półtawski (który reprezentował nieobecną wówczas z powodu 
choroby żonę – Wandę Półtawską), o. Karol Meissner – lekarz i bene-
dyktyn, prof. Zbigniew Chłap, prof. Gabriel Turowski, prof. Zdzisław 
Ryn oraz dr Jerzy Umiastowski14.

3. Kontakty Jana Pawła II z lekarzami oraz jego działalność 
w obszarze służby zdrowia

Jan Paweł II z natury był intelektualistą, pasjonatem nauki, przyja-
cielem naukowców, nie tylko tych z zakresu humanistyki, ale również 
z dziedziny science: biologów, genetyków, ewolucjonistów, lekarzy, fi-
zyków, astronomów. Organizował dyskusje z ich udziałem – najpierw 
w Krakowie, potem w Rzymie i Castel Gandolfo. Wśród nich waż-
ne miejsce miały debaty z lekarzami szczególnie podczas corocznych 
konferencji organizowanych przez Papieską Komisję do spraw Dusz-
pasterstwa Służby Zdrowia, na które zapraszano wielu wybitnych spe-
cjalistów, sam zaś Jan Paweł II za każdym razem wygłaszał przemówie-
nie do uczestników spotkania.

Papieska Komisja ds. Duszpasterstwa Służby Zdrowia została po-
wołana do istnienia w roku 1985. Była ona ciałem doradczym papieża 
kwestiach bioetycznych oraz związanych z ogólnie pojętym duszpa-
sterstwem pracowników służby zdrowia. W motu proprio Dolentium 

14 Wygłoszone referaty oraz głosy w dyskusji zostały zebrane w publikacji pod red. 
A. Muszali, T. Kraja, P. Zielonki pt. Bioetyka pokolenia Karola Wojtyły – Jana 
Pawła II, wydanej przez Wydawnictwo Św. Stanisława BM w 2013 r.



2775Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

hominum Jan Paweł II napisał, iż celem komisji jest pobudzanie i krze-
wienie pracy formacyjnej, studiów i działań w dziedzinie służby zdro-
wia, koordynacja działań różnych międzynarodowych organizacji 
katolickich, jak i innych grup i stowarzyszeń aktywnych na polu służ-
by zdrowia, koordynacja poszczególnych dykasterii Kurii Rzymskiej 
w dziedzinie zdrowia i związanych z tym problemów, upowszech-
nianie, wyjaśnianie i obrona nauczania Kościoła, by znajdowało ono 
odzwierciedlenie w praktyce lekarzy i całego personelu medyczne-
go, utrzymywanie relacji z poszczególnymi Kościołami lokalnymi, 
a zwłaszcza z odnośnymi komisjami episkopatów, analizowanie pro-
gramów oraz polityki zdrowotnej zarówno poszczególnych krajów, 
jak i organizacji międzynarodowych15. W roku 1988 Jan Paweł II, na 
mocy konstytucji apostolskiej Pastor Bonus, podniósł komisję do rangi 
Papieskiej Rady do spraw Duszpasterstwa Służby Zdrowia. 

Papieska Rada ds. Duszpasterstwa Służby Zdrowia (która decyzją 
papieża Franciszka weszła w skład Dykasterii ds. Integralnego Roz-
woju Człowieka w 2016 roku) od początku swego istnienia wydawała 
czasopismo „Dolentium Hominum”, zawierające teksty konferencji 
międzynarodowych, które odbyły się w latach 1986–2016. Kard. Fio-
renzo Angelini, pierwszy przewodniczący Rady, stwierdził, że pismo 
to miało być narzędziem do nauczania Kościoła w kwestiach bioetycz-
nych, organem łączącym wszystkie organizacje i instytucje katolickie 
zaangażowane w kwestię ochrony zdrowia oraz forum wymiany myśli 
na temat najnowszych problemów etycznych, jakie pojawiają się w me-
dycynie16.

15 Por. Jan Paweł II, Dolentium hominum. List apostolski ustanawiający Papieską 
Komisję Duszpasterstwa Pracowników Służby Zdrowia, nr 2, w: W trosce o życie, 
K. Szczygieł (red.), s. 170–171.

16 Za: Dolentium Hominum – magazine, https://www.humandevelopment.va/en/
risorse/archivio/salute-e-operatori-sanitari/dolentium-hominum-n-1.html (do-
stęp: 28.06.2025).



278 5  Andrzej Muszala

Warto wspomnieć, że jednym z konsultorów Papieskiej Rady ds. 
Duszpasterstwa Służby Zdrowia i częstym uczestnikiem konferencji 
był wybitny lekarz onkolog, a następnie kapłan prof. Krzysztof Szczy-
gieł z Papieskiej Akademii Teologicznej w Krakowie. Jeszcze jako stu-
dent medycyny, a potem jako lekarz, kierownik kliniki onkologicznej 
w Instytucie Onkologii przy ul. Garncarskiej w Krakowie, uczestni-
czył w duszpasterstwie służby zdrowia prowadzonym przez kard. Ka-
rola Wojtyłę. Obie postaci połączyła bliższa znajomość, wręcz przy-
jaźń, kiedy to wspólnie wyjeżdżali na narty lub chodzili na wycieczki 
w góry, co za każdym razem stanowiło okazję do rozmów na tematy 
medyczne i bioetyczne. W roku 1988 ks. prof. Krzysztof Szczygieł, 
na prośbę Jana Pawła II, utworzył na krakowskiej uczelni Między-
wydziałowy Instytut Bioetyki, który działa do dziś. Celem Instytutu 
było (i jest) prowadzenie badań etycznych nad medycznymi i poza-
medycznymi ingerencjami w życie ludzkie w jego początkach, trwa-
niu i w jego końcu, w oparciu o inspiracje dokumentów Magisterium 
Kościoła, przy wykorzystaniu współczesnej wiedzy w zakresie biologii, 
embriologii, genetyki i biotechnologii, oraz kształcenie specjalistów 
w zakresie bioetyki i etyki medycznej.

Najważniejszym dokumentem opublikowanym przez Papieską 
Radę ds. Duszpasterstwa Służby Zdrowia była „Karta Pracowników 
Służby Zdrowia”, ogłoszona w roku 1995. Zredagowana w formie ko-
deksu deontologicznego stanowi spis norm etycznych, które obowią-
zują pracownika służby zdrowia wyznania katolickiego. 

Nadzwyczajny rozwój wiedzy i techniki na szerokim polu służ-
by zdrowia i samego zdrowia przyczynił się do powstania dys-
cypliny nazywanej obecnie bioetyką lub etyką życia. Wyjaśnia 
to także, dlaczego – przede wszystkim od czasów Piusa XII – 
Urząd Nauczycielski Kościoła występował z rosnącą uwagą, ze 
spójną stałością i coraz bardziej bezpośrednimi wskazaniami 



2795Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

w kwestiach dotyczących wszystkich złożonych problemów 
stawianych przez nierozdzielny związek istniejący między me-
dycyną i moralnością. Żaden z tych problemów nie może być 
obecnie uważany za neutralny w stosunku do etyki hipokratej-
skiej i moralności chrześcijańskiej. Rodzi się więc wymaganie, 
rygorystycznie brane pod uwagę, przez Kartę Pracowników 
Służby Zdrowia, udostępnienia organicznej i wyczerpującej 
syntezy stanowiska kościoła odnośnie do tego wszystkiego, co 
dotyczy przyjęcia, na polu służby zdrowia, pierwszorzędnej 
i absolutnej wartości życia: całego życia i życia każdej istoty 
ludzkiej17.

– czytamy w słowie wstępnym kard. F. Angeliniego do „Karty”. W 150 
artykułach przedstawia ona normy w trzech obszarach tematycznych 
zatytułowanych: „Narodziny”, „Życie” oraz „Śmierć”. W części pierw-
szej omówione zostały takie problemy jak manipulacje genetyczne, 
kwestie związane z płodnością i sztucznym zapłodnieniem. W części 
drugiej zanalizowano kwestie etyczne związane z diagnostyką pre-
natalną, terapią, znieczuleniem, zgodą pacjenta, przeszczepianiem 
narządów oraz uzależnieniami – narkomanią, alkoholizmem, niko-
tynizmem oraz nadużywaniem środków psychofarmakologicznych. 
W części trzeciej omówiono stosowanie środków znieczulających, 
przekazywanie prawdy umierającemu, kwestię definicji śmierci, prze-
rywania ciąży i eutanazji. W roku 2017 ukazało się drugie wydanie 
dokumentu zatytułowane „Nowa Karta Pracowników Służby Zdro-
wia”, które uzupełniło pewne kwestie związane z rozwojem nauk me-
dycznych, jaki dokonał się po roku 1995. Wydanie drugie mogło być 
sfinalizowane szczególnie dzięki zaangażowaniu się abpa Zygmun-
ta Zimowskiego, ostatniego przewodniczącego Papieskiej Rady ds. 
Duszpasterstwa Służby Zdrowia w latach 2009–2016. 
17  F. Angelini, Słowo wstępne, w: Papieska Rada ds. Duszpasterstwa Służby Zdro-

wia, Karta Pracowników Służby Zdrowia, Watykan 1995, s. 5–6.



280 5  Andrzej Muszala

Innym ważnym ciałem doradczym powołanym do istnienia przez 
Jana Pawła była Papieska Akademia Życia „Pro vita”. Idea jej powstania 
zrodziła się w umyśle papieża w roku 1991 przy okazji nadzwyczaj-
nego konsystorza poświęconego m.in. obronie życia. Jan Paweł II po-
stanowił powołać naukowe gremium, które prowadziłoby badania, in-
formowało i kształciło w zakresie biomedycyny i obrony życia. Wśród 
członków akademii znaleźli się m.in. Thomas W. Hilgers (twórca 
NaProTechnologii), Wanda Półtawska, Alicja Grześkowiak, ks. Ta-
deusz Styczeń i ks. Andrzej Szostek. Pierwszym przewodniczącym 
Akademii został francuski lekarz genetyk Jérôme Lejeune, odkrywca 
anomalii chromosomowej – trisomii 21. pary chromosomów, będą-
cej przyczyną zespołu Downa. Postać tego wybitnego naukowca warta 
jest szerszego omówienia. Lejeune odkrył mechanizmy wielu chorób 
o podłożu chromosomowym, torując nowe drogi współczesnej gene-
tyki medycznej. Opisał zespół tzw. „kociego krzyku” (Cri du Chat), 
translokacje w obrębie chromosomów akrocentrycznych, wiele czę-
ściowych aberracji chromosomowych. Odkrył także monozygotyczną 
bliźniaczość heterokariotyczną charakteryzującą się powstawaniem 
bliźniąt o tolerancji immunologicznej na przeszczep skóry pochodzą-
cej od drugiego bliźniaka, które różnią się jedną parą chromosomów. 
Za swoje odkrycia w dziedzinie patologii chromosomalnych Jérôme 
Lejeune otrzymał wiele nagród, m.in. nagrodę Kennedy’ego (1962 r.), 
nagrodę Wiliam Allen Memorial Award (1969 r.), nagrodę Griffuel 
(1993 r.). Był doktorem honoris causa, członkiem lub członkiem hono-
rowym wielu zagranicznych akademii, uniwersytetów i stowarzyszeń 
naukowych. Otarł się o Nagrodę Nobla.

Jérôme’a Lejeune’a z Janem Pawłem II połączyły więzy głębokiej 
przyjaźni oraz wspólnego zaangażowania w obszarze ochrony życia 
ludzkiego od pierwszego stadium jego istnienia. Francuski naukowiec 
był bowiem jednym z największych światowych autorytetów domaga-



2815Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

jących się traktowania dziecka od momentu poczęcia jako pełnopraw-
nej osoby ludzkiej. Znana jest chociażby jego inicjatywa opracowania 
manifestu przygotowanego wraz prof. Lucienem Israëlem, onkolo-
giem, specjalistą od stanów terminalnych, oraz dr. Emmanuelem Sapin, 
chirurgiem, specjalistą od interwencji in utero, pod którą podpisało się 
tysiące lekarzy i która została opublikowana w dzienniku „Le Monde”. 
Wychodząc od naukowej obserwacji, że „istota ludzka to przedstawi-
ciel naszego gatunku” Jérôme Lejeune zadał pytanie: „Skoro istnieją 
istoty ludzkie, które nie są osobami, to jakie są to istoty? Jaka może być 
uczciwa odpowiedź na to pytanie zadane przez bioetykę?”18. Odwołu-
jąc się do przesłanek płynących z genetyki, Lejeune wykazał, że jedy-
nie dokładną i doświadczalnie sprawdzalną rzeczywistością jest fakt 
partycypacji wszystkich istot ludzkich w uniwersalnym genomie homo 
sapiens. „To, co definiuje istotę ludzką, to jej przynależność do naszego 
gatunku. A więc fakt, czy jest ona starsza, czy młodsza nie przyczynia 
się do zmiany gatunku. Ani żaden młodzieniec, ani żaden staruszek 
nie przeniósł się z jednego gatunku do innego. Należą do rodzaju ludz-
kiego. I to jest właśnie definicja”19. 

W 1994 stan zdrowia Lejeune’a bardzo się pogorszył. Zmarł 
3 kwietnia 1994 r., wkrótce po ustanowieniu Papieskiej Akademii „Pro 
Vita”, której przewodniczył zaledwie 33 dni. W czasie jego pogrzebu 
katedra Notre-Dame w Paryżu wypełniona była po brzegi uczestni-
kami przybyłymi z różnych stron świata, zaś Jan Paweł II skierował 
specjalne przesłanie na ręce kard. Jean-Marie Lustigera, abpa Paryża, 
w którym pisał m.in.:

Stajemy dzisiaj wobec śmierci wielkiego chrześcijanina XX 
wieku, człowieka, dla którego obrona życia stała się apostola-

18 Za: J.-M. Le Mene, Le professeur Lejeune. Fondateur de la genetique moderne, 
Wydawnictwo Mame, Paris 1997, s. 152.

19 Za: J.-M. Le Mene, Le professeur Lejeune. Fondateur..., s. 152. 



282 5  Andrzej Muszala

tem. Jest jasne, że w aktualnej sytuacji światowej, taka forma 
apostolatu świeckich jest szczególnie potrzebna. Pragniemy 
dziś podziękować Bogu, Dawcy życia, za wszystko, co dla nas 
zrobił profesor Lejeune, za wszystko, co zrobił dla obrony 
i promowania godności życia ludzkiego. Chciałbym szczegól-
nie podziękować mu za inicjatywę stworzenia Papieskiej Aka-
demii „Pro Vita”. Jako długoletni członek Papieskiej Akademii 
Nauk, profesor Lejeune przygotował wszystkie niezbędne 
elementy dla tej nowej fundacji i stał się jej pierwszym prze-
wodniczącym. Jesteśmy pewni, że będzie odtąd modlił się za 
tę tak ważną instytucję, która zawdzięcza mu w dużej mierze 
swe istnienie20.

Dziś dzieło francuskiego naukowca kontynuowane jest przez po-
wołaną po jego śmierci Fundację Jérôme’a Lejeune’a. 

Po nadzwyczajnym konsystorzu w roku 1991 poświęconym obro-
nie życia zakiełkowała w sercu Jana Pawła II idea opublikowania fun-
damentalnego dokumentu o ludzkim życiu. I tak, w roku 1995 pa-
pież opublikował swoją najobszerniejszą encyklikę, Evangelium vitae, 
o wartości i nienaruszalności życia ludzkiego. Tekst ten stanowi syn-
tezę całego nauczania Kościoła katolickiego w dziedzinie życia i jego 
ochrony. Przedstawia moralne obowiązki różnych podmiotów (rodzi-
ny, państwa, społeczeństwa, Kościoła, służby zdrowia) wobec ludzkie-
go życia. Jak pisze Jan Paweł II na wstępie: 

Ewangelia życia znajduje się w samym sercu orędzia Jezu-
sa Chrystusa. Kościół każdego dnia przyjmuje ją z miłością, 
aby wiernie i odważnie głosić ją jako dobrą nowinę ludziom 
wszystkich epok i kultur (EV 1).

20 Za: A. Muszala, Jérôme Lejeune (1927–1994) i jego wkład w bioetykę personali-
styczną oraz budowanie cywilizacji życia, w: Bioetyka personalistyczna, T. Biesaga 
(red.), Wydawnictwo Naukowe PAT, Kraków 2006, s. 165.



2835Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

Papież podkreśla, że ludzkie życie jest darem od Boga. Nie jest 
czymś, co można sobie nabyć, lecz zawsze pochodzi od innych przy-
czyn sprawczych – od rodziców, a ostatecznie od przyczyny pierwszej, 
jaką jest Bóg. Nikt z nas nie nabył sobie życia – otrzymaliśmy je bez 
naszego udziału jako wielki talent. Życie jest dobre i święte (nienaru-
szalne), stanowi dla człowieka źródło radości.

Życie jest rzeczywistością świętą, która zostaje nam powierzona, 
abyśmy jej strzegli z poczuciem odpowiedzialności i doskonalili 
ją przez miłość i dar z siebie ofiarowany Bogu i braciom (EV 2).

Encyklika Evangelium vitae podzielona jest na cztery rozdziały. 
W pierwszym papież prezentuje zagrożenia życia ludzkiego, takie jak: 
zabójstwa, różne formy przemocy, wojny, używki, sterylizacja, aborcja, 
eutanazja i ogólnie pojęta polityka antynatalistyczna. Omawia także 
ich źródła, wskazując szczególnie na: przemoc, niewłaściwe pojmo-
wanie wolności, egoizm, materializm, utylitaryzm i hedonizm (są one 
przejawem tzw. „kultury śmierci”). Pomimo tych zagrożeń, w świecie 
pojawia się wiele znaków nadziei, jakimi są przede wszystkim zdro-
we duchowo małżeństwa i rodziny, a także ośrodki opieki nad życiem, 
liczne grupy wolontariuszy, zaangażowanie wielu lekarzy i pracowni-
ków służby zdrowia, ruchy obrony życia, ruchy ekologiczne, antywo-
jenne, sprzeciwiające się karze śmierci, upowszechnienie bioetyki (są 
to przejawy tzw. „kultury życia”).

W rozdziale drugim znajdujemy pozytywny wykład o życiu i jego 
wartości. Życie ostatecznie pochodzi od samego Boga i w Nim znajdu-
je swoje spełnienie. Dlatego też to Bóg jest Panem życia i przed Nim 
będziemy musieli zdać sprawę, jak je traktowaliśmy. Życie jest święte 
i obwarowane nakazem „Nie będziesz zabijał” zawartym już w Starym, 
a potwierdzonym i rozszerzonym w Nowym Testamencie. Papież pi-
sze o początkach i kresie ludzkiego życia, ukazując jego wartość w gra-
nicznych sytuacjach jego powstania i obumierania. 



284 5  Andrzej Muszala

Rozdział trzeci stanowi głos w obliczu konkretnych zagrożeń życia 
i formułuje normy szczegółowe dotyczące niektórych działań w zakre-
sie medycyny. Jan Paweł II potwierdza w nim w sposób uroczysty mo-
ralne zło aborcji i eutanazji. 

Nic i nikt nie może dać prawa do zabicia niewinnej istoty 
ludzkiej, czy to jest embrion, czy płód, dziecko czy dorosły, 
człowiek stary, nieuleczalnie chory czy umierający. Ponadto 
nikt nie może się domagać, aby popełniono ten akt zabójstwa 
wobec niego samego lub wobec innej osoby powierzonej jego 
pieczy, nie może też bezpośrednio ani pośrednio wyrazić na to 
zgody. Żadna władza nie ma prawa do tego zmuszać ani na to 
przyzwalać (EV 57) 

– pisze papież. Podaje także kwalifikacje moralne w innych kwestiach 
bioetycznych, takich jak: obrona własna, kara śmierci (dzisiaj, dzięki 
coraz lepszej organizacji instytucji penitencjarnych, przypadki abso-
lutnej konieczności zastosowania tego największego wymiaru kary są 
bardzo rzadkie, a być może już nie zdarzają się wcale (EV 56)), postępo-
wanie na ludzkich embrionach, diagnostyka prenatalna, samobójstwo.

W ostatniej części Jan Paweł II wzywa do głoszenia Ewangelii ży-
cia, proponując jego różne formy, jak np. organizowanie „Dni Życia”, 
zaangażowanie wychowawcze, upowszechnianie naturalnych metod 
regulacji płodności, wolontariat łączący kwalifikacje zawodowe z wiel-
koduszną miłością, oraz polityka prorodzinna. Formułuje także zasa-
dy, jakie winny obowiązywać lekarzy i pracowników służby zdrowia, 
powołując się nie tylko na Ewangelię, ale także „zawsze aktualną przy-
sięgę Hipokratesa, według której każdy lekarz jest zobowiązany oka-
zywać najwyższy szacunek życiu ludzkiemu i jego świętości” (EV 89).

Jan Paweł II wielokrotnie zabierał głos w kwestiach dotyczących 
zdrowia i życia ludzkiego. Liczba jego przemówień, listów, orędzi, 
przesłań w tej kwestii jest trudna do zliczenia. Do tego trzeba dodać 



2855Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

dokumenty (deklaracje, instrukcje, stanowiska) innych organów Sto-
licy Apostolskiej, takich jak Kongregacja Nauki Wiary, Papieska Rada 
ds. Służby Zdrowia, Papieska Rada ds. Rodziny, Papieska Rada Cor 
Unum, Papieska Akademia Nauk i przywołana już wcześniej Papieska 
Akademia „Pro Vita”. 

W roku 1992 Jan Paweł II w liście skierowanym do przewodniczą-
cego Papieskiej Rady ds. Duszpasterstwa Służby Zdrowia, kard. Flo-
rence Angeliniego, ustanowił 11 lutego (dzień wspomnienia Najświęt-
szej Maryi Panny z Lourdes) Światowym Dniem Chorego. Osiem lat 
później, podczas obchodów jubileuszu roku 2000, zaprosił wszystkich 
chorych do Watykanu. Zwrócił się wtedy do nich słowami:

Niektórzy z was przykuci są od lat do łoża boleści. Proszę Boga, 
ażeby dzisiejsze spotkanie przyniosło im nadzwyczajną ulgę fi-
zyczną i duchową. Cierpienie i choroba są częścią tajemnicy 
człowieka na ziemi. Pragnę, aby ta wzruszająca koncelebra była 
dla wszystkich chorych i zdrowych okazją do zastanowienia się 
nad zbawczą mocą cierpienia21.

Wypowiadając te słowa, nie wiedział, że pozostało mu jeszcze pięć 
lat życia. Od dłuższego czasu chorował na chorobę Parkinsona, wcze-
śniej przebył kilka operacji, w tym tę najcięższą po zamachu w 1981 
roku, kiedy cudem uniknął śmierci. Coraz bardziej podupadał na 
zdrowiu; wymagał coraz częstszej i troskliwszej opieki. Ten, który tak 
umiłował chorych, pasterz cierpiących, sam stał się jednym z nich. 
W roku 2005 wszedł w terminalną fazę swej choroby. „Pozwólcie mi 
odejść do domu Ojca” – powiedział tuż przed śmiercią.

21 Jubileusz Chorych i Pracowników Służby Zdrowia, Rzym, 11 lutego 2000 r., 
https://www.apchor.pl/temat/2020/05/05/Nauczyciel-i-towarzysz-chorych 
(dostęp: 28.06.2025).



286 5  Andrzej Muszala

Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne  
Abstrakt 
Artykuł omawia kontakty papieża Jana Pawła II ze środowiskiem medycznym. 
W części pierwszej ukazana jest wszechobecność cierpienia w życiu Karola Woj-
tyły już od samego początku jego życia (przedwczesna śmierć siostry i brata, 
śmierć matki i ojca w młodym wieku, wypadek po pracy). Głębsza refleksja nad 
tymi i podobnymi wydarzeniami zaowocowała później w wielkiej wrażliwości 
papieża na ludzi chorych, cierpiących i samotnych, z którymi Jan Paweł II spo-
tykał się podczas każdej swojej zagranicznej pielgrzymki oraz w wypracowaniu 
tzw. „teologii cierpienia” najpełniej przedstawionej w Liście apostolskim Salvi-
fici doloris. W części drugiej zaprezentowano kontakty Karola Wojtyły ze środo-
wiskiem lekarskim, gdy był jeszcze młodym księdzem, a potem arcybiskupem 
krakowskim (powstanie tzw. „Środowiska”, znajomość z lekarzami – Gabrielem 
Turowskim, Wandą Półtawską, Krzysztofem Szczygłem, pielęgniarką Hanną 
Chrzanowską). Część trzecia ukazuje zaangażowanie się Jana Pawła II w obsza-
rze służby zdrowia oraz ukazuje historię instytucji Stolicy Apostolskiej powoła-
nych do istnienia przez Jana Pawła II (Papieska Komisja, a następnie Rada ds. 
Służby Zdrowia, Papieska Akademia Życia „Pro vita” z jej pierwszym przewod-
niczącym Jérôme Lejeune’m) oraz omawia pokrótce największy dokument pa-
pieża w kwestii ochrony życia ludzkiego, jakim jest encyklika Evangelium vitae. 

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, medycyna, bioetyka, Evangelium Vitae, cierpie-
nie, chorzy

John Paul II: A Pope Open to the Medical Community 
Abstract
The article discusses Pope John Paul II’s engagement with the medical 
community. The first section explores the pervasive presence of suffering in 
Karol Wojtyła’s life from its very beginning, including the premature deaths 
of his sister and brother, the loss of his mother and father at a young age, and 
the serious accident he had on his way home from work. The Pope’s extensive 



2875Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

reflection on these and similar events later bore fruit in his profound sensitivity 
toward the sick, suffering, and lonely people whom he encountered during each 
of his international pilgrimages and in the development of his “theology of 
suffering”—most comprehensively articulated in the Apostolic Letter Salvifici 
Doloris. The second section focuses on Karol Wojtyła’s interactions with the 
medical community during his years as a young priest and then as Archbishop 
of Kraków, including the emergence of his “Milieu” (Polish: Środowisko) and his 
friendships with physicians Gabriel Turowski, Wanda Półtawska, and Krzysztof 
Szczygieł and with nurse Hanna Chrzanowska. The third section explores John 
Paul II’s involvement in the healthcare sector and the history of the institutions 
established by the Holy See during his pontificate: the Pontifical Commission 
(and later Council) for Pastoral Assistance to Health Care Workers and 
the Pontifical Academy for Life, with Jérôme Lejeune as its first president; it 
also briefly examines the Pope’s most significant document concerning the 
protection of human life: the Encyclical Letter Evangelium Vitae.

Keywords: John Paul II, medicine, bioethics, Evangelium Vitae, suffering, 
the sick

Bibliografia
Angelini F., Papież, który wyjaśnia cierpienie, w: Jan Paweł II i cierpienie, F. Angelini, 

J.L. Redrado, F. Ruffini (red.), Wydawnictwo Velar, Gorle 1996.
Angelini F., Słowo wstępne, w: Papieska Rada ds. Duszpasterstwa Służby Zdrowia, 

Karta Pracowników Służby Zdrowia, Watykan 1995, s. 5–6.
Dolentium Hominum – magazine, https://www.humandevelopment.va/en/risorse/

archivio/salute-e-operatori-sanitari/dolentium-hominum-n-1.html (do-
stęp: 28.06.2025).

Frossard, Nie lękajcie się. Rozmowy z Janem Pawłem II, Libreria Editrice Vaticana, 
Watykan 1982.

Jan Paweł II, Autobiografia, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2014.
Jan Paweł II, Encyklika Evangelium vitae. O wartości i nienaruszalności życia ludzkie-

go, Watykan 1995.



288 5  Andrzej Muszala

Jan Paweł II, Jubileusz Chorych i Pracowników Służby Zdrowia, Rzym, 11 lutego 
2000 r., https://www.apchor.pl/temat/2020/05/05/Nauczyciel-i-towa-
rzysz-chorych (dostęp: 28.06.2025).

Jan Paweł II, Kościół wobec AIDS. Przemówienie do uczestników Międzynarodowej 
Konferencji na temat AIDS, w: W trosce o życie, t. I, K. Szczygieł (red.), Bi-
blos, Tarnów 1998, s. 212–218.

Jan Paweł II, List apostolski Dolentium hominum ustanawiający Papieską Komi-
sję Duszpasterstwa Pracowników Służby Zdrowia, w: W trosce o życie, t. I, 
K. Szczygieł (red.), Biblos, Tarnów 1998, s. 170–173.

Jan Paweł II, List apostolski Salvifici doloris. O chrześcijańskim sensie ludzkiego cier-
pienia, Watykan 1984. 

Jan Paweł II, Przemówienie wygłoszone w szpitalu pediatrycznym, Kraków, 13 sierp-
nia 1991 r., https://jp2online.pl/en/object/przemowienie-w-szpitalu-pe-
diatrycznym-w-krakowie;T2JqZWN0OjM3Mjg= (dostęp: 28.06.2025).

Jan Paweł II, Testament Jana Pawła II, 12–18 marca 2000 r.
Kindziuk M., Niezwykły ojciec papieża, http://www.niedziela.pl/artykul/112703/

nd/Niezwykly-ojciec-papieza?page=2 (dostęp: 28.06.2025).
Le Mene J.-M., Le professeur Lejeune. Fondateur de la genetique moderne, Wydawnic-

two Mame, Paris 1997.
Muszala A., Jérôme Lejeune (1927–1994) i jego wkład w bioetykę personalistyczną 

oraz budowanie cywilizacji życia, w: Bioetyka personalistyczna, T. Biesaga 
(red.), Wydawnictwo Naukowe PAT, Kraków 2006, s. 145–169.

Muszala A., Kraj T., Zielonka P. (red.), Bioetyka pokolenia Karola Wojtyły – Jana 
Pawła II, Wydawnictwo św. Stanisława, Kraków 2013.

Muszala A., Niech zstąpi Duch Twój. Karol Wojtyła, Wydawnictwo Pustelnia.pl, 
Kraków 2016.

Weigel G., Świadek nadziei, Znak, Kraków 2000. 
Zyśko Sz., Skuteczności uczyła się w Harlemie. Najbardziej inspirująca Polka XX wie-

ku, https://deon.pl/wiara/skutecznosci-uczyla-sie-w-harlemie-najbardziej-
-inspirujaca-polka-xx-wieku,478319 (dostęp: 28.06.2025).



2895Jan Paweł II otwarty na środowisko medyczne

Nota biograficzna

Andrzej Muszala – prof. dr hab., teolog moralista, bioetyk, członek Kate-
dry Katolickiej Nauki Społecznej w Uniwersytecie Papieskim Jana Pawła II 
w Krakowie. Redaktor działu „Etyka” w miesięczniku „Medycyna Praktycz-
na”. Redaktor Encyklopedii bioetyki. Członek zarządu Polskiego Towarzystwa 
Opieki Duchowej w Medycynie. Członek Association of Bioethicists in 
Central Europe, International Federation of Centers and Institutes of Perso-
nalistic Bioethic, Stowarzyszenia Teologów Moralistów Polskich, Polskiego 
Towarzystwa Teologicznego, Komisji Bioetycznej przy Krakowskiej Akade-
mii im. Andrzeja Frycza Modrzewskiego, Zespołu Ekspertów KEP ds. bio-
etycznych. Autor wielu książek z bioetyki oraz duchowości chrześcijańskiej, 
m.in. Embrion ludzki w starożytnej refleksji teologicznej (2009), A z tej śmierci 
życie tryska. Śmierć jako najwyższy akt moralny (2022). Prezbiter archidiece-
zji krakowskiej.





5
Krzysztof Marcyński SAC
ORCID: 0000-0003-0255-2952 
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie 

Strategia komunikacyjna Jana Pawła II dla dziennikarzy 
i mediów

Jan Paweł II – zanim został papieżem – swoją działalność duszpa-
sterską i intelektualną realizował również poprzez pracę dzienni-
karską oraz redaktorską. Jego debiut publicystyczny miał miejsce 

6 marca 1949 roku w „Tygodniku Powszechnym” artykułem pt. Mis-
sion de France, w którym odniósł się do duszpasterstwa we Francji. Był 
wtedy młodym księdzem, od trzech miesięcy doktorem teologii. Od 
tamtego czasu kontynuował działalność publicystyczną w tymże ty-
godniku, ale także w „Znaku”. Pisał głównie teksty o tematyce teolo-
gicznej, filozoficznej oraz literackiej1. W okresie prawie trzydziestu lat 
artykuły Karola Wojtyły zostały opublikowane w 93 czasopismach na 
całym świecie, z czego około połowa ukazała się w polskich lub pol-

1 D. Narewska, Karola Wojtyły wizja dziennikarstwa (1949–1978), Wydawnic-
two UNUM, Warszawa 2013, s. 8; D. Narewska, Karol Wojtyła jako dzienni-
karz, „Studia Socialia Cracoviensia” 2011, nr 4, s. 149–166.



292 5 Krzysztof Marcyński SAC

skojęzycznych periodykach2. Część z tych tekstów była podpisywana 
pseudonimami. Ukształtowany osobowościowo w duchu karmelitań-
skim, Wojtyła traktował pracę dziennikarską jako formę apostolstwa 
skierowanego na życie wewnętrzne oraz dialog człowieka z Bogiem, 
a także jako integralną część jego aktywności intelektualnej. Stąd też – 
według niego – dziennikarstwo katolickie powinno kierować się pry-
matem „być” nad „mieć” oraz mową Ducha nad mową ludzką3. 

Po nominacji na biskupa pomocniczego Archidiecezji Krakowskiej 
w 1958 roku bp Wojtyła posiadał formalny nadzór nad „Tygodnikiem 
Powszechnym”, co w praktyce oznaczało także, że był współredakto-
rem czasopisma, wpływając na jego linię ideową oraz merytoryczną4. 
W korespondencji z Jerzym Turowiczem, ówczesnym redaktorem na-
czelnym „Tygodnika Powszechnego”, już jako metropolita krakowski, 
tworzył zasady katolickiego dziennikarstwa, a wśród nich m.in. peda-
gogię wiary (apta paedagogiam fidei), zasadę inicjacji informacji oraz 
konsultacji – komunikacji wewnętrznej i zewnętrznej5. Jako metropo-
lita krakowski spotykał się z dziennikarzami w ramach spotkań Archi-
diecezjalnej Komisji Prasowej, stanowiącej forum komunikacji i dialo-
gu Kościoła z ludźmi słowa. Poza tym regularnie prowadził formację 
dziennikarzy podczas dni skupienia w Tyńcu lub pielgrzymek na Jasną 
Górę6. Uczestniczył także aktywnie w pracach Soboru Watykańskie-
go II, mając bezpośredni wpływ na kształtowanie nauczania Kościoła 
oraz wyznaczanie kierunku jego działalności w zakresie komunikacji, 
mediów i apostolstwa świeckich w tym obszarze. 

2 D. Narewska, Karol Wojtyła – dziennikarz z ducha karmelitański, „Itinera Spiri-
tualia” 2012, nr 5, s. 76. 

3 Więcej na temat wizji Karola Wojtyły dziennikarstwa katolickiego w: D. Narew-
ska, Karol Wojtyła – dziennikarz z ducha karmelitański, s. 75–119. 

4 D. Narewska, Karola Wojtyły wizja dziennikarstwa…, s. 8. 
5 D. Narewska, Karola Wojtyły wizja dziennikarstwa…, s. 10. 
6 D. Narewska, Karola Wojtyły wizja dziennikarstwa…, s. 271. 



2935Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

Media, komunikacja i dziennikarstwo były to ważne obszary dla 
Karola Wojtyły także w czasie, gdy już został papieżem: „czuł media, 
wiedział, jak się nimi posługiwać, a przede wszystkim był przed kame-
rą i mikrofonem bardzo naturalny. Nie bał się kamer i mikrofonów, 
nie sztywniał na widok dziennikarzy i kamerzystów, nie grał przed 
nimi, ale pozostawał sobą. Nawet, kiedy kamery patrzyły mu prosto 
w oczy z kilkunastu centymetrów on pozostawał skoncentrowany 
i naturalny”7. Będąc osobą wielkiej kultury słowa i przekazu, z nie-
przeciętnie rozwiniętą kompetencją komunikacyjną, relacje z ludźmi 
mediów uczynił ważnym obszarem swojego pontyfikatu. Miał świa-
domość tego, że informacja, a tym bardziej Dobra Nowina, muszą być 
przekazywane światu z jak największą starannością i oddaniem. Sam 
ukazywał duchowieństwu, osobom świeckim, a szczególnie dzienni-
karzom, co znaczy kompetentnie komunikować o Kościele i Bogu. Nie 
szczędził zatem sił i czasu na spotkania z dziennikarzami. Wynikało to 
również z tego, że media postrzegał jako „dar Boży”, który powinien 
służyć prawdzie i dobru wspólnemu, często nazywając dziennikarzy 
„przyjaciółmi” i podkreślając ich misję jako służbę prawdzie i społe-
czeństwu8.

Jego relacje z dziennikarzami były elementem jego strategii dy-
plomatycznej oraz działalności duszpasterskiej i ewangelizacyjnej9. 

7 K. Marcyński, Osoba medialna, w: Jan Paweł II. Człowiek kultury, K. Flader, 
W. Kawecki (red.), Wydawnictwo Rafael, Kraków 2008, s. 206; K. Marcyński, 
Gli ultimi giorni di Giovanni Paulo II e i media palacchi, w: Karol Wojtyla, un 
pontefice in diretta, G. Mazza (ed.), Rai – Eri, Rzym 2006, s. 263–276. 

8 A. Pardo, The ‘diakonia’ of truth and good: Saint John Paul II and the media, 
„Church, Communication and Culture” 2023, vol. 10, s. 6–82; A. Steuer, „Pub-
lizistisches Apostolat”. Das Bild des (katholischen) Journalisten bei Johannes Paul 
II, „Communicatio Socialis” 1990, vol. 23, nr 4, s. 261–275. 

9 J. Tanyi, The Media Politiking of Pope John Paul II, „Hekima Review” 2013, 
s. 151–161; C. Bernstein, M. Politi, His Holiness: John Paul II and the History of 
Our Time, Thorndike Pr, Waterville, ME 1996.



294 5 Krzysztof Marcyński SAC

Te spotkania z dziennikarzami odbywały się regularnie, m.in. pod-
czas zagranicznych pielgrzymek, na pokładzie samolotu lub w trak-
cie specjalnych audiencji w Watykanie. W wyjątkowy sposób zwracał 
się do pracowników mediów katolickich, nazywając ich „szafarzami 
duchowej potęgi”10 i „głosem Kościoła”11. Zwłaszcza im przypominał, 
że publicystyka powinna nie tylko informować i poruszać, ale przede 
wszystkim dawać nadzieję, prowadzić do wewnętrznego uzdrowienia 
oraz nadawać sens wydarzeniom społecznym i osobistym12.

Wszystkie spotkania Jana Pawła II z dziennikarzami są wyrazem jego 
otwartości wobec środowiska mediów. Dziś, po latach od jego śmierci, 
wypowiedzi, nagrania czy fotografie z nimi związane stanowią cenne 
dziedzictwo dialogu Kościoła ze światem mediów, z którego czerpią ko-
lejne pokolenia papieży, duchownych, dziennikarzy i ludzi mediów. 

1. Stan badań i założenia metodologiczne 

Komunikacja Jana Pawła II oraz jego relacje z mediami i dzien-
nikarzami były przedmiotem wielu szczegółowych analiz. Temat ten 
podejmowany był często przez polskich i zagranicznych badaczy, w za-
leżności od prezentowanych zainteresowań, obszarów badawczych czy 
dyscyplin naukowych. Pisano m.in. o jego kompetentnej komunikacji 
z osobami spoza Kościoła katolickiego, czyli o jego umiejętności pro-
wadzenia dialogu ekumenicznego, ale także międzyreligijnego. Przy-
10  Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i mi-

łości. Do pracowników mass mediów, 15 września 1987, w: Media i dziennikar-
stwo w nauczaniu Jana Pawła II, zebrał i oprac. A. Lewek, Instytut Papieża Jana 
Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, s. 427; M. Szczepaniak, Komunikacja 
w mediach według Jana Pawła II. Studium Przypadku, „Polonia Sacra” 2020, 
t. 24, nr 2, s. 104. 

11 Jan Paweł II, Służba w mass mediach wymaga poszukiwania i przekazywania 
prawdy, 2 listopada 1982, w: Media i dziennikarstwo…, s. 411.

12 Jan Paweł II, Służba w mass mediach wymaga poszukiwania…, s. 411. 



2955Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

kładem tego ostatniego są analizy takich wydarzeń jak jego modlitwa 
z Dalajlamą, wizyty w synagogach, przemówienia do muzułmanów 
wygłaszane w meczecie13. Tego typu sytuacje komunikacyjne z udzia-
łem widzialnej Głowy Kościoła interpretowane były jako przełomowe 
i stanowiące fundament nowoczesnej dyplomacji papieskiej, dostoso-
wanej do współczesnych, aktualnych kulturowych, ale także medial-
nych standardów14. 

Równie ważnym polem badań była relacja Jana Pawła II z mediami 
i dziennikarzami. Bardzo wielu badaczy z całego świata wskazywało 
na jego dojrzałą świadomość roli mediów jako narzędzi ewangeliza-
cji i komunikacji społecznej15. Papież nie tylko doceniał pracę dzien-
nikarzy, obdarzał szczególnie otwartą komunikacją, nazywając ich 
wiele razy „przyjaciółmi”, ale także kierował do nich wiele cennych, 
konkretnych rad, a także oczekiwań16, o czym więcej w dalszej części 
niniejszego rozdziału. Z tego względu nazywano go często „papieżem 
13 S. Földvári, Intercultural Dialogues in Diplomacy by Pope John Paul II, w: Mo-

bilities, Transitions, Transformations. Intercultural Education at the Crossroads. 
International Association for Intercultural Education (IAIE), L. Lendvai, O. Ke-
resztes-Takács, E. Csereklye (eds.), International Association for Intercultural 
Education, Budapest 2017, s. 417–434; M. Azevedo, The Importance of the Pon-
tificate of the Pope John Paul II in International Relations, „Global: Jurnal Politik 
Internasional” 2024, vol. 26, nr 2, s. 77–98.

14 M. Jankosz, Retoryka papieża Jana Pawła II w wystąpieniu do młodzieży na 
Wzgórzu Lecha w Gnieźnie (2 czerwca 1979), „Poznańskie Studia Polonistyczne. 
Seria Językoznawcza” 2018, nr 25, s. 85–102; S. Földvári, The Bridgemaking Acti-
vity of Pope John Paul II (Saint) As Cases of Intercultural Dialogue in Diplomacy, 
„Tilburg Studies” 2016, vol. 18, s. 57–75.

15 J. Tanyi, The Media Politiking of Pope John Paul II…, s. 151–161; J. Pauley, The 
Rhetoric of Pope John Paul II, „Rhetoric & Public Affairs” 2010, vol. 13, s. 337–
339; M. Herrero, My Years with John Paul II: Personal Notes, „Church, Commu-
nication and Culture” 2024, vol. 9, s. 125–127; G. Łęcicki, Jan Paweł II – papież 
mediów, „Warszawskie Studia Pastoralne” 2018, nr 1, s. 141–167.

16 A. Steuer, Publizistisches Apostolat. Das Bild des (katholischen) Journalisten bei Jo-
hannes Paul II, „Communicatio Socialis” 1990, vol. 23, s. 261–275; A. Modrze-



296 5 Krzysztof Marcyński SAC

mediów”, który rozumiał język telewizji, siłę obrazu i znaczenie prze-
kazu masowego17. W odniesieniu natomiast do mediów cyfrowych Jan 
Paweł II również odegrał ważną rolę. Choć jego pontyfikat przypadał 
głównie na okres przed masową cyfryzacją, wspierał rozwój Interne-
tu i cyfrowej obecności Watykanu, tworząc podstawy nowoczesnego 
modelu komunikacyjnego Kościoła18. Także w kontekście dyplomacji 
Watykanu i pielgrzymek podkreślano wiele razy, że komunikacja Jana 
Pawła II była głęboko osadzona w idei misyjnej obecności Kościoła 
w świecie i inkulturacji Ewangelii. Jego podróże, spotkania z przywód-
cami i wezwania do pokoju miały realny wpływ na przebieg procesów 
politycznych, m.in. w Europie Środkowo-Wschodniej19.

Poza tym bardzo cennym uzupełnieniem badań nad komunikacją 
papieża są analizy jego wystąpień publicznych pod kątem retoryki, 
jego stylu wypowiedzi, sztuki kultury słowa i znaczenia mowy ciała. 
I w tym znaczeniu doczekały się szczegółowych badań pojedyncze 
jego wypowiedzi, np. historyczna dla Polaków homilia wygłoszona 
w 1979 roku na Placu Zwycięstwa w Warszawie lub wystąpienia pod-
czas spotkania z młodzieżą na Wzgórzu Lecha z tego samego roku czy 
przemówienie skierowane do ludzi młodych na Westerplatte20.

jewski, The Personalistic Aspect of Truth and Dialogue in the Context of Karol 
Wojtyła’s Philosophy, „Communication Today” 2016, vol. 7, s. 7. 

17 S. Földvári, Intercultural Dialogues…, s. 417–434; M. Herrero, My Years with 
John Paul II: Personal Notes, „Church, Communication and Culture” 2024, vol. 
9, s. 125–127; J. Tanyi, The Media Politiking of Pope John Paul II…, s. 151–161.

18 J. Kloch, The Process of Creating a Digital Communication Model for the Vatican, 
„The Person and the Challenges” 2021, vol. 11, s. 69–83.

19 Z. Guan, A Study on Pope John Paul II’s Diplomatic Practice, „Journal of Political 
Science Research” 2024, vol. 5, s. 106; M. Laskowska, K. Marcyński, Diplomatic 
communication of the Holy See based on the example of Pope Francis’ speeches to the 
Vatican diplomatic corps, „Forum Teologiczne” 2022, vol. 23, s. 139–154.

20 M. Jankosz, W. Przyczyna, Rapsodyk na ambonie? Jan Paweł II na placu Zwy-
cięstwa w Warszawie w świetle założeń Teatru Rapsodycznego Mieczysława Ko-
tlarczyka, „Roczniki Humanistyczne” 2020, t. 68, nr 1, s. 249–261; M. Jankosz, 



2975Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

Celem niniejszego rozdziału jest identyfikacja i analiza strategii 
komunikacyjnej, jaką Jan Paweł II realizował w spotkaniach oraz prze-
mówieniach kierowanych do dziennikarzy, a która zarazem stanowiła 
źródło wskazań dotyczących etosu oraz praktyki komunikacji medial-
nej, mogącej stanowić punkt odniesienia dla współczesnych dzienni-
karzy. Strategia komunikacyjna rozumiana jest tu jako plan działania 
w zakresie właściwego – skutecznego i jednocześnie stosownego – 
przekazywania informacji wybranym grupom odbiorców, wykorzy-
stując odpowiednie metody, kanały i narzędzia komunikacji tak, aby 
osiągnąć wyznaczone cele21. 

Cel badawczy można przedstawić w formie następujących pytań 
badawczych: Jaką strategię komunikacyjną dla ludzi mediów można 
odczytać z przemówień Jana Pawła II wygłoszonych podczas spo-
tkań z dziennikarzami? Jaką strategię komunikacyjną można wyło-
nić z jego stylu komunikacyjnego, zakodowanego w treściach tychże 
przemówień (np. jakie stosował charakterystyczne środki retoryczne, 
stylistyczne)? Jakie wskazania odnoszące się do etosu i praktyki komu-
nikacji medialnej, które mogą inspirować współczesnych dziennikarzy 
zawarte są w przemówieniach Jana Pawła II? 

Retoryka papieża Jana Pawła II w wystąpieniu do młodzieży na Wzgórzu Lecha 
w Gnieźnie (2 czerwca 1979), „Poznańskie Studia Polonistyczne. Seria Języko-
znawcza” 2018, t. 25, s. 85–102; M. Jankosz, Rola gestów narracyjnych w publicz-
nych wystąpieniach Jana Pawła II na podstawie wybranych przemówień z I piel-
grzymki do Polski, „Horyzonty Wychowania” 2019, t. 18, nr 45, s. 121–131; 
M. Jankosz, Wpływ sytuacji komunikacyjnej na zachowania Jana Pawła II podczas 
spotkania z młodzieżą na Wzgórzu Lecha w 1979 roku, „Poznańskie Spotkania 
Językoznawcze” 2018, t. 35–36, s. 23–32; M. Jankosz, Sytuacje komunikacyjne 
publicznych wystąpień Jana Pawła II podczas I pielgrzymki do Polski, „Polonia 
Sacra” 2018, t. 22, nr 1, s. 183–194.

21 R. Nicholls, Strategia komunikacji – perspektywa: konsument (C2C), „Zeszyty 
Naukowe Wyższej Szkoły Ekonomii i Informatyki w Krakowie” 2011, t. 208, 
s. 53–62; J.B. Corbett, Communicating Nature: How We Create and Understand 
Environmental Messages, Island Press, Washington 2006.



298 5 Krzysztof Marcyński SAC

Sformułowane hipotezy badawcze to: 

H1: W przemówieniach do dziennikarzy Jan Paweł II zawarł konkretną stra-
tegię komunikacyjną – opartą na budowaniu dialogu, wzajemnym szacunku 
i odpowiedzialności za prawdę. 

H2: Jan Paweł II w swoich przemówieniach do dziennikarzy podkreślał rolę 
mediów jako narzędzia służącego nie tylko przekazywaniu informacji, ale 
także formacji moralnej i duchowej odbiorców. 

H3: Strategia komunikacyjna Jana Pawła II wobec dziennikarzy obejmuje 
spójną wizję etycznego dziennikarstwa, łączącego dążenie do prawdy z od-
powiedzialnością za godność człowieka i dobro wspólne, wyrażoną przez 
świadomie dobrane środki retoryczne i komunikacyjne.

W celu uzyskania jak najszerszego i możliwie reprezentatywnego 
obrazu strategii komunikacyjnej Jana Pawła II wobec dziennikarzy ba-
dane były jego przemówienia skierowane do dziennikarzy i mediów, 
dostępne w oficjalnych zbiorach i archiwach. Wykorzystano w ba-
daniach dobór dokonany przez Antoniego Lewka, który w książce 
pt. Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II (Warszawa 
2008) zebrał i opracował wszystkie dokumenty i wypowiedzi papie-
ża adresowane do ludzi mediów. Źródłem podstawowym dla tych 
wszystkich przemówień i pism Jana Pawła II o tematyce komunika-
cyjno-medialno-dziennikarskiej było Insegnamenti di Giovanni Paolo 
II (1978–2005), a większość przedruków pochodziła z dwóch źró-
deł: Jan Paweł II. Nauczanie papieskie (Wydawnictwo Pallottinum, 
Poznań 1987–) oraz „L’Osservatore Romano” (wyd. pol.). Lewek 
sklasyfikował je następująco: 1) Orędzia na Światowe Dni Środków 
Społecznego Przekazu, 2) Encykliki, 3) Adhortacje i Listy apostolskie, 
4) Kodeks Prawa Kanonicznego, 5) Katechizm Kościoła Katolickie-
go, 6) Przemówienia i listy do Papieskiej Rady ds. Środków Społeczne-



2995Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

go Przekazu, 7) Przemówienia i listy do organizacji dziennikarskich, 
8) Przemówienia i listy do redakcji czasopism, 9) Przemówienia i listy 
do pracowników radia i telewizji, 10) Przemówienia wygłoszone na 
spotkaniach z dziennikarzami, 11) Przemówienia i listy do różnych 
grup i instytucji. 

W niniejszym opracowaniu wybrano, na potrzeby analizy, katego-
rię dziesiątą – „Przemówienia wygłoszone na spotkaniach z dziennika-
rzami”, koncentrując szczególną uwagę na spotkania Jana Pawła II na 
żywo, bezpośrednie z dziennikarzami. Kategoria ta zawiera 28 prze-
mówień i wszystkie je uwzględniono w jakościowej analizie zawar-
tości, której wyniki zostały zaprezentowane w niniejszym rozdziale. 
W tabeli 1 zaprezentowano charakterystykę materiału badawczego. 

Tabela 1. Charakterystyka materiału badawczego
Tytuł przemówienia Data Miejsce Kraj

Informacja na usługach prawdy. 
Do dziennikarzy międzynarodo-
wej prasy

21 października 
1978

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Chronić dzieci dla dobra spo-
łeczeństwa. Do dziennikarzy 
europejskich

13 stycznia 
1979

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Możecie spełnić wielką służbę 
dla ludzkości. Spotkanie z dzien-
nikarzami w Meksyku

1 lutego 
1979

Meksyk Meksyk

„Złota kamera” dla Jana Paw-
ła II. Do dziennikarzy austriac-
kich

8 lutego 
1979

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Dziennikarze w służbie miłości 
bliźniego. Do pracowników 
mass mediów w Irlandii

29 wrze-
śnia 1979

Dublin Irlandia

Słowa podzięki dla dziennikarzy. 
Podczas pierwszej pielgrzymki 
do Polski

10 czerwca
1979

Kraków Polska



300 5 Krzysztof Marcyński SAC

Służba prawdzie i ludzkości. Do 
dziennikarzy akredytowanych 
przy ONZ

2 październi-
ka 1979

Nowy Jork Stany 
Zjednoczone

Mass media w służbie pokoju i 
koegzystencji. Do dziennikarzy 
w USA

7 październi-
ka 1979

Waszyngton Stany 
Zjednoczone

Podziękowanie za udział w misji 
Papieża. Do dziennikarzy pod-
czas lotu z Afryki do Rzymu

12 maja 
1980

(na pokładzie 
samolotu)

—

Służyć prawdzie. Do dziennika-
rzy szwajcarskich

8 października 
1980

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Przed podróżą apostolską. Do 
dziennikarzy katolickich z Ja-
ponii

14 stycznia 
1981

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Media w służbie odpowiedzial-
nej wolności człowieka. Do 
dziennikarzy zagranicznych

6 lutego 
1981

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Powołanie i misja dziennikarza. 
Spotkanie z dziennikarzami w 
Japonii.

25 lutego 
1981

Tokio Japonia

Media w służbie rzeczywistego 
rozwoju Afryki. Do dziennika-
rzy w Lagos

16 lutego 
1982

Lagos Nigeria

Prawa i obowiązki ludzi me-
diów. Do przedstawicieli prasy 
międzynarodowej.

22 maja 
1982

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Służba w mass mediach wymaga 
poszukiwania i przekazywania 
prawdy. Do ludzi mediów w 
Madrycie.

2 listopada 
1982

Madryt Hiszpania

Szacunek dla prawdy i czy-
telników. Do dziennikarzy w 
Madrycie.

3 listopada 
1982

Madryt Hiszpania

Szacunek dla prawdy i czytel-
ników. Spotkanie z włoskimi 
dziennikarzami katolickimi

24 stycznia 
1983

Watykan 
(Rzym)

Watykan



3015Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

W służbie prawdy i wolności. 
Do włoskich dziennikarzy ka-
tolickich

28 lutego 
1986

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Apostolstwo prasy katolickiej. 
Do dziennikarzy francuskich

24 września 
1986

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Bądźcie świadomi własnej god-
ności. Do przedstawicieli mass 
mediów w Australii

25 listopada 
1986

Brisbane Australia

Bądźcie współpracownikami 
prawdy w służbie sprawiedliwo-
ści i miłości. Do pracowników 
mass mediów w Los Angeles

15 września 
1987

Los Angeles Stany 
Zjednoczone

Bądźcie autentycznymi pro-
motorami dobra wspólnego. 
Orędzie telewizyjne do ludzi 
mediów w Boliwii

9 maja 
1988

La Paz Boliwia

Podziękowania dla dziennikarzy. 
Podczas lotu z Ameryki Połu-
dniowej do Rzymu

19 maja 
1988

(na pokładzie 
samolotu)

—

Prawdziwa i pogłębiona infor-
macja religijna. W Biurze Praso-
wym Stolicy Apostolskiej

24 stycznia 
1994

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Bądźcie wierni wspaniałym 
tradycjom kulturalnym i ducho-
wym waszego kraju. Przemówie-
nie do młodych dziennikarzy 
rosyjskich

2 grudnia 
1995

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Konferencja prasowa w samolo-
cie. Przemówienie Jana Pawła II 
podczas lotu na Kubę

21 stycznia 
1998

(na pokładzie 
samolotu)

—

Prawdziwi chrześcijanie i zna-
komici dziennikarze. Przemó-
wienie na Jubileusz Roku 2000 
dziennikarzy

4 czerwca 
2000

Watykan 
(Rzym)

Watykan

Źródło: opracowanie własne.



302 5 Krzysztof Marcyński SAC

Na podstawie otrzymanych danych można wywnioskować, iż naj-
więcej przemówień do dziennikarzy Jan Paweł II wygłosił w 1979 roku 
– czyli 7 z 28 (m.in. podczas pierwszej pielgrzymki do Polski oraz wizy-
ty w USA). Poza tym dużo spotkań z dziennikarzami miał papież w la-
tach: 1982 (4 przemówienia) oraz 1981 i 1986 (po 3 przemówienia). 
Najczęściej Jan Paweł II spotykał się z dziennikarzami w Watykanie, 
podczas np. audiencji (łącznie około połowy przemówień). Wśród in-
nych krajów, w których spotykał się z dziennikarzami, wymienić należy: 
USA (3 przemówienia: w 1979 i 1987) oraz Hiszpanię (2 przemówie-
nia w 1982). Pozostałe wystąpienia odbyły się m.in. w Polsce, Meksyku, 
Irlandii, Nigerii, Boliwii i Australii (po jednym), a kilka przemówień 
papież wygłosił na pokładzie samolotu w czasie podróży apostolskich. 

Badania przeprowadzono przy użyciu metody jakościowej anali-
zy zawartości, charakterystycznej dla nauk o komunikacji społecznej 
i mediach, z elementami analizy dyskursu i analizy porównawczej. Na-
rzędziem badawczym był kwestionariusz klucza kategoryzacyjnego, 
pozwalający na identyfikację i klasyfikację elementów strategii komuni-
kacyjnej zawartych w przemówieniach do dziennikarzy (zob. tabela 2). 

Tabela 2. Kwestionariusz klucza kategoryzacyjnego „Strategia komunikacyj-
na dla dziennikarzy w przemówieniach Jana Pawła II (1978–2000)”

 Kategoria Podkategoria

Strategie komunikacyjne dla dzien-
nikarzy zawarte w przemówieniach 

Jana Pawła II do dziennikarzy

Działania i postawa dziennikarzy
Wartości i cele, zadania komunikacyjne 

dziennikarzy
Postrzeganie roli mediów i dziennikarzy

Strategia komunikacyjna wynikająca 
ze stylu komunikowania Jana Pawła 

II zawarta w przemówieniach

Forma i sposoby komunikacji Jana Pawła II 
wobec dziennikarzy

Środki stylistyczne i retoryczne stosowane 
przez Jana Pawła II

Źródło: opracowanie własne.



3035Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

Tak zaplanowana organizacja badań umożliwia nie tylko ziden-
tyfikowanie głównych komponentów strategii komunikacyjnej Jana 
Pawła II dla dziennikarzy i mediów, ale także ich osadzenie w szerszym 
kontekście misji Kościoła w kontekście przemian medialnych końca 
XX wieku wraz z możliwością wykorzystania ich przez współczesnych 
dziennikarzy. 

2. Elementy strategii komunikacyjnej papieża dla dziennikarzy: 
prezentacja danych 

W pierwszej części badań uzyskano dane na temat strategii komu-
nikacyjnej Jana Pawła II dla dziennikarzy, o której mowa w jego 28 
przemówieniach. Obejmują one wskazówki co do działań i postaw 
dziennikarzy, wartości, celów, zadań komunikacyjnych dziennikarzy 
oraz postrzeganie roli mediów i pracy dziennikarzy. Już słowem wstę-
pu można zaznaczyć, iż we wszystkich analizowanych wypowiedziach 
dostrzegalne było przekonanie papieża o dużej odpowiedzialności, 
jaka spoczywa na pracownikach mediów, oraz zachęta do rzetelnego 
dziennikarstwa ukierunkowanego na przekaz prawdy, dobra i piękna 
– trzech uniwersalnych kategorii aksjologicznych, które od wieków 
stanowią fundament etyki chrześcijańskiej, kultury europejskiej i my-
ślenia humanistycznego. Poniżej przedstawiono kluczowe elementy 
jego strategii wraz z przykładami wypowiedzi.

2.1. Strategia komunikacyjna dla dziennikarzy, o której mowa 
w przemówieniach Jana Pawła II do dziennikarzy

a) Działania i postawa dziennikarzy
Jan Paweł II wielokrotnie podkreślał, że zawód dziennikarza jest 

to przede wszystkim służba wymagająca odwagi, profesjonalizmu oraz 



304 5 Krzysztof Marcyński SAC

wysokich standardów etycznych. Często podczas spotkań z dzienni-
karzami wzywał ich do aktywnej postawy – nie tylko bezstronnego 
relacjonowania faktów, ale również do moralnej odpowiedzialności za 
przekaz. Już na początku swojego pontyfikatu mówił do nich: „Wasz 
tak wymagający i wyczerpujący zawód – chciałbym powiedzieć wasze 
tak aktualne i piękne powołanie – będzie podnosiło wzwyż dusze i ser-
ca ludzi dobrej woli, podobnie jak wiara podnosi dusze i serca chrze-
ścijan”22. W ten oto sposób papież zaznaczył, że rzetelnie wykonana 
praca dziennikarska może uszlachetniać odbiorców. Mówiąc więc 
o najważniejszych działaniach i postawie dziennikarzy, najczęściej Jan 
Paweł II wymieniał etos pracy dziennikarskiej oraz dziennikarstwo 
jako służba. To dwa aspekty dominujące w jego przemówieniach wy-
głoszonych podczas analizowanych spotkań z dziennikarzami. W jego 
nauczaniu – i to wybrzmiewało wyraźnie od początku jego pontyfikatu 
– dziennikarz jest sługą prawdy i człowieka23. I w tym znaczeniu pracę 
dziennikarza powinna charakteryzować przede wszystkim uczciwość, 
dążenie do obiektywizmu, rzetelność, jak najpełniejsze przekazywanie 
prawdy, poczucie odpowiedzialności za kształtowanie opinii społecz-
nej, demaskowanie zła i ochrona godności człowieka. Innymi słowy, 
praca dziennikarza powinna być nacechowana komunikacją, która 
służy integralnemu rozwojowi osoby ludzkiej24. Mówiąc o etycznym 
aspekcie profesji dziennikarskiej, wielokrotnie Jan Paweł II podkreślał, 
iż dziennikarz nie może ulegać jakimkolwiek naciskom – czy to ide-
22 Jan Paweł II, Informacja na usługach prawdy. Do dziennikarzy międzynarodowej 

prasy, 21 października 1978, w: Media i dziennikarstwo…, s. 387. 
23 Jan Paweł II, Informacja na usługach prawdy…, s. 385–387. 
24 Jan Paweł II, Służba prawdzie i ludzkości. Do dziennikarzy akredytowanych przy 

ONZ, 2 października 1979, w: Media i dziennikarstwo…, s. 396–397; Jan Pa-
weł II, Media w służbie odpowiedzialnej wolności człowieka. Do dziennikarzy 
zagranicznych, 6 lutego 1981, w: Media i dziennikarstwo…, s. 400–402; Jan Pa-
weł II, Prawa i obowiązki ludzi mediów. Do przedstawicieli prasy międzynarodo-
wej, 22 maja 1982, w: Media i dziennikarstwo…, s. 405–408.



3055Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

ologicznym, czy komercyjnym lub politycznym25. A przy tym wyrażał 
duże zrozumienie trudności z tym związanych – warunków, w jakich 
często pracują ludzie mediów – stresu, presji czasu, odpowiedzialności 
społecznej, czy też trudów fizycznych związanych z relacjonowaniem 
wydarzeń26. W tym kontekście papież nie tylko stawiał wymagania, ale 
i okazywał szacunek oraz wsparcie dla ich pracy. 

b) Wartości i cele, zadania komunikacyjne dziennikarzy
W swoich przemówieniach, kiedy mówił o strategii komunika-

cyjnej dla dziennikarzy, czyli konkretnych działaniach i postawie, 
podkreślał znaczenie łączenia wartości ewangelicznych z etosem 
dziennikarskim. To połączenie jednakże powinno być naturalne, nie-
narzucające się w pracy i funkcjonowaniu mediów. W jubileuszowym 
przemówieniu roku 2000 zadał – w czasie przemawiania do dzienni-
karza – pytanie: „Gdyby chrześcijańscy dziennikarze przestali istnieć, 
czy zmieniłoby to w jakikolwiek sposób realnie sytuację świata?”27. 
Odpowiadając na nie, zwrócił uwagę na to, że dziennikarze – niezależ-
nie od wyznania – mogą wspólnie służyć uniwersalnym wartościom 
takim jak prawda, sprawiedliwość lub godność człowieka28. Wybiera-
nie bowiem dobra wspólnego oznacza zawsze „poszanowanie godno-
ści każdej istoty ludzkiej” – i jest to perspektywa wspólna dla wszyst-
kich ludzi dobrej woli29. Ta perspektywa wynika także z tego, że celem 
komunikacji – jak zaznaczył Jan Paweł II – jest tworzenie i kształto-
wanie świata coraz bardziej sprawiedliwego, solidarnego, pokojowe-
25 Jan Paweł II, Prawa i obowiązki ludzi mediów…, s. 405–408.
26 Jan Paweł II, Informacja na usługach prawdy…, s. 385–387. 
27 Jan Paweł II, Prawdziwi chrześcijanie i znakomici dziennikarze. Przemówienie 

Jana Pawła II na Jubileusz Roku 2000 dziennikarzy, 4 czerwca 2000, w: Media 
i dziennikarstwo…, s. 436.

28 Jan Paweł II, Prawdziwi chrześcijanie i znakomici dziennikarze…, s. 436. 
29 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 427. 



306 5 Krzysztof Marcyński SAC

go, przenikniętego duchem prawdy oraz miłości. A wartości takie jak 
prawda, poszanowanie ludzkiej godności, sprawiedliwość, miłość, 
szacunek, wolność, dobro tworzą – w przekonaniu papieża – swoisty 
kodeks etyczny, do którego niemalże przy okazji każdego spotkania 
z dziennikarzami Jan Paweł II odsyła ludzi mediów. W przemówieniu 
w La Paz powiedział: „Kodeks etyczny dziennikarza […] wymaga dą-
żenia do prawdy w każdych okolicznościach”30 oraz bezwarunkowego 
poszanowania obiektywizmu. Taką postawę – jak dodał – należycie 
wynagrodzi „Bóg, który nad każdym czuwa z ojcowską miłością”31. 
Przenikanie zatem płaszczyzny moralnej i duchowej jest charaktery-
styczne dla przemówień Jana Pawła II skierowanych do ludzi mediów. 

Gdy natomiast mówił do dziennikarzy o ich pracy rozumianej jako 
służba, miał na myśli nie tylko wierność prawdzie, ale także potrzebę 
bycia wrażliwym wobec ubogich, słabszych i w jakikolwiek sposób 
marginalizowanych32. Był przekonany o tym, że talenty i doświadcze-
nie dziennikarzy nabierają pełnego sensu głównie wtedy, gdy są wyko-
rzystywane do służby społeczeństwu33.

W analizowanych przemówieniach skierowanych do dziennikarzy 
wyłania się jeszcze inne ich zadanie, o którym mówił w czasie spotkań. 
Często zachęcał papież dziennikarzy do odwagi w podejmowaniu 
trudnych zagadnień i do wychodzenia w tym obszarze z własnej wy-
gody. M.in. w przemówieniu do europejskich dziennikarzy w 1979 
roku powiedział tak: „Nie wahajcie się również skierować wzroku ku 
obszarom ziemi mniej uprzywilejowanym niż Europa”34, nawołując do 
30 Jan Paweł II, Bądźcie autentycznymi promotorami dobra wspólnego. Orędzie telewi-

zyjne do ludzi mediów w Boliwii, 9 maja 1988, w: Media i dziennikarstwo…, s. 428. 
31 Jan Paweł II, Prawdziwa i pogłębiona informacja religijna. W Biurze Prasowym 

Stolicy Apostolskiej, 24 stycznia 1994), w: Media i dziennikarstwo…, s. 432. 
32 Jan Paweł II, Prawdziwi chrześcijanie i znakomici dziennikarze…, s. 438. 
33 Jan Paweł II, Prawdziwi chrześcijanie i znakomici dziennikarze…, s. 435–438. 
34 Jan Paweł II, Chronić dzieci dla dobra społeczeństwa. Do dziennikarzy europej-

skich, 13 stycznia 1979, w: Media i dziennikarstwo…, s. 390. W podobnym du-



3075Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

wrażliwości na problemy krajów uboższych. Zachęcał dziennikarzy, 
by przekazywali światu prawdę o przemocy, wyzysku i demoralizacji 
– nawet wtedy, gdy tematy te są niewygodne politycznie lub ideolo-
gicznie: „Nie milczcie, kiedy godność i honor człowieka zagrożone 
są przez przemoc, wyzysk ekonomiczny, rozwiązłość obyczajów [...]. 
Bądźcie zawsze i wszędzie obrońcami słusznych praw i prawdziwej 
wolności [...]”35. Zachęcał ich do tego, by ukazywali świat w prawdzie, 
czyli w jego różnych złożonościach, które są naturalne dla życia. Fał-
szywe bowiem „upiększanie” świata, ukazywanie jego jedynie pozy-
tywnych aspektów jest dla odbiorcy krzywdzące – stanowi ucieczkę 
od rzeczywistej misji dziennikarza: „…nie oznacza to selekcjonowania 
informacji w taki sposób, aby przedstawiać człowiekowi dzisiejszemu 
sztucznie budujący obraz życia. Zło, niestety, istnieje – i nie można 
go wyeliminować przez jego przemilczanie. (…). Do Was należy raczej 
żyć i pracować z realistyczną wizją dzisiejszego świata (…)”36. Dotyczy 
to także sytuacji odwrotnej – nie należy pisać wyłącznie o negatyw-
nych aspektach życia, bo jest to również zniekształcona wizja świata: 
„Do Was należy (...) nazywać dobro dobrem, a zło złem”37.

c) Postrzeganie roli mediów i dziennikarzy
Próbując odczytać strategie komunikacyjną dla dziennikarzy 

w przemówieniach Jana Pawła II, można dostrzec także jego wizję roli 
mediów i dziennikarzy. I w tym obszarze również powtarza się wą-
tek związany z prawdą, ponieważ papież wielokrotnie przypominał 

chu, podczas spotkania w ONZ w 1979 roku mobilizował ludzi mediów: „…
nie zniechęcajcie się. Bądźcie wierni prawdzie i jej przekazywaniu…”, przez co 
wskazywał na potrzebę wytrwałości i niezłomności w poszukiwaniu i głoszeniu 
prawdy mimo przeciwności. Zob. Jan Paweł II, Służba prawdzie i ludzkości…, 
s. 397. 

35 Jan Paweł II, Media w służbie odpowiedzialnej wolności człowieka…, s. 402. 
36 Jan Paweł II, Prawa i obowiązki ludzi mediów…, s. 407. 
37 Jan Paweł II, Prawa i obowiązki ludzi mediów…, s. 407. 



308 5 Krzysztof Marcyński SAC

fundamentalną rolę mediów, jaką jest poszukiwanie i przekazywanie 
prawdy. W Meksyku w 1979 roku apelował: „Przede wszystkim – jako 
największego dobra – szukajcie prawdy, żeby ofiarować ją każdemu, 
kto zechce was słuchać”38. 

Rolą mediów i dziennikarzy – według Jana Pawła II – jest również 
kierowanie się takimi wartościami jak: sprawiedliwość, pokój, jedność, 
ochrona słabszych, godność człowieka i miłość bliźniego. W Irlandii 
na spotkaniu z dziennikarzami w 1979 roku przypomniał ewangelicz-
ne przykazanie miłości bliźniego jako podstawę misji mediów: „Miłuj 
bliźniego swego jak siebie samego (…) tam jest wasz bliźni. Tam jest 
człowiek, którego powinniście miłować, którego powinniście miło-
wać, dla którego pełnego dobrobytu powinniście pracować, a niekiedy 
także poświęcić swój sen i swój posiłek”39. Gdy bowiem dziennikarz 
kieruje się miłością do drugiego człowieka oraz troską o dobro wspól-
ne, przyczynia się w rzeczywistości do budowania cywilizacji miłości: 
„cywilizacja miłości zwycięży również dzięki wkładowi dziennikar-
stwa, rzecznika pokoju i zgody, opartego na odwiecznych wartościach 
ducha”40. Z tak rozumianej roli mediów i dziennikarzy wynikają kon-
kretne zadania komunikacyjne, o których wielokrotnie mówił w swo-
ich przemówieniach Jan Paweł II. Podstawowe zadanie dziennikarzy to 
„posłannictwo informowania i kształtowania opinii publicznej, u po-
czątków którego znajduje się silny wewnętrzny nakaz, który nazwać 
możemy powołaniem”41. A to, jak wielokrotnie zaznaczał, warunkuje 
wszelkie działania związane z potrzebą edukowania społeczeństwa, 

38 Jan Paweł II, Możecie spełnić wielką służbę dla ludzkości. Spotkanie z dziennika-
rzami w Meksyku, 1 lutego 1979, w: Media i dziennikarstwo…, s. 391. 

39 Jan Paweł II, Dziennikarze w służbie miłości bliźniego. Do pracowników mass me-
diów w Irlandii, 29 września 1979, w: Media i dziennikarstwo…, s. 393. 

40 Jan Paweł II, Szacunek dla prawdy i czytelników. Do dziennikarzy w Madrycie, 
3 listopada 1982, w: Media i dziennikarstwo…, s. 415. 

41 Jan Paweł II, Szacunek dla prawdy i czytelników…, s. 412. 



3095Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

uwrażliwiania na kwestie moralne, kulturowe i społeczne, np. takie 
jak: prawa człowieka, prawa dziecka, poszanowanie życia. Papież re-
gularnie podkreślał, że dziennikarze kształtują mentalność i sumienie 
społeczne. W orędziu z 1982 roku mówił, że „dziennikarstwo odgry-
wa doniosłą rolę w ukierunkowywaniu mentalności oraz indywidual-
nego i społecznego sumienia”42. A w 1986 roku przypominał dzienni-
karzom: „zaliczacie się do tych, którzy kształtują opinię publiczną”43. 
Wskazywał, że odpowiedzialność ta domaga się odwagi, kompetencji 
i uczciwości – a w przypadku dziennikarzy wierzących, także świadec-
twa życia zgodnego z wiarą. Podczas Jubileuszu Dziennikarzy (2000) 
powiedział: „Można być zarazem prawdziwymi chrześcijanami i zna-
komitymi dziennikarzami”44.

W latach 1981 i 1982 odniósł się również do roli mediów i dzien-
nikarzy: „wasza władza nastawiona jest na służenie człowiekowi”, a nie 
na manipulację czy jedynie rozrywkę. Kategorycznie sprzeciwiał się 
sensacyjności i cynizmowi informacyjnemu w pracy dziennikarskiej: 
„nie sensacyjność, nie dominium opinii publicznej, nie manipulacja 
postawami ludzkimi, nie moc przez pożądanie mocy. Ale raczej: praw-
da i miłość oddane na służbę poszczególnej istoty ludzkiej i skierowa-
nie ku urzeczywistnieniu wspólnoty światowej, w której Wy i Wasze 
dzieci – i dzieci wszystkich – mogłyby żyć z godnością i doświadczać 
znaczenia nadziei”45. W 2000 roku apelował o unikanie powierzch-
niowości i tabloidyzacji przekazu, stanowiącej wyraz pogłębionej i od-
powiedzialnej informacji: „Nie można pisać ani nadawać programów, 
kierując się wyłącznie pragnieniem pozyskania jak największej liczby 

42 Jan Paweł II, Szacunek dla prawdy i czytelników…, s. 412. 
43 Jan Paweł II, W służbie prawdy i wolności. Do włoskich dziennikarzy katolickich, 

28 lutego 1986, w: Media i dziennikarstwo…, s. 419. 
44  Jan Paweł II, Prawdziwi chrześcijanie i znakomici dziennikarze…, s. 438. 
45 Jan Paweł II, Powołanie i misja dziennikarza. Spotkanie z dziennikarzami w Japo-

nii, 25 lutego 1981, w: Media i dziennikarstwo…, s. 403. 



310 5 Krzysztof Marcyński SAC

odbiorców, a rezygnując z oddziaływania naprawdę formacyjnego”46. 
W ten oto sposób wzywał media do roli wspierającej rozwój moralny 
i duchowy odbiorcy.

O zadaniach komunikacyjnych dziennikarzy i jednocześnie roli 
mediów Jan Paweł II mówił również w odniesieniu do misji Kościoła. 
I w tym obszarze media i dziennikarzy postrzegał jako ważnych sprzy-
mierzeńców, współpracowników, którzy w Kościele mają duże zna-
czenie. „Kościół pragnie, abyście wiedzieli, że stoi po waszej stronie”47 
– mówił do dziennikarzy, przypominając, że Kościół od początku 
był blisko rozwoju mediów. Przykładem tego jest Biblia Gutenberga 
(„pierwszą książką dla prasy drukarskiej Jana Gutenberga, wynalazcy 
ruchomej czcionki, było natchnione słowo Boże, Biblia”48) lub Radio 
Watykańskie, historycznie zapisane w misji Kościoła i mediów49. 

Z przemówień Jana Pawła II do dziennikarzy wynika duże jego zro-
zumienie roli mediów i świadomość potrzeby dobrej z nimi współpracy. 
W 1978 roku, już na początku pontyfikatu, zaproponował środowisku 
mediów swego rodzaju „umowę”: „Kiedy robicie reportaż na temat ży-
cia i działalności Kościoła, starajcie się przede wszystkim o zrozumienie 
autentycznych, głębokich i duchowych motywacji myślenia i działania 
Kościoła. Kościół zaś ze swej strony będzie wysłuchiwał obiektywnego 
świadectwa dziennikarzy na temat oczekiwań i potrzeb współczesne-
go świata”50. Tymi oto słowami zachęcił dziennikarzy do partnerskiej 
współpracy w epoce, w której informacja ma coraz większe znacznie. 

46 Jan Paweł II, Prawdziwi chrześcijanie i znakomici dziennikarze…, s. 438.
47 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 426. 
48 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 426. 
49 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 426.
50 Jan Paweł II, Informacja na usługach prawdy…, s. 387. 



3115Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

Mając na myśli misję Kościoła oraz rolę mediów, Jan Paweł II 
wiele razy wspominał o ewangelizacyjnym ich potencjale: „macie być 
echem orędzia Ewangelii, rozbrzmiewającego w dzisiejszym świecie”51 
– mówił dziennikarzom religijnym, oczekując, że nie poprzestaną na 
relacjonowaniu faktów, ale będą przekazywać „informacje o rzeczywi-
stości, która jest duchowa, a zarazem doczesna, wieczną prawdę obec-
ną w historii”52. Przekazowi wartości bliskich Kościołowi – zdaniem 
papieża – mogą się przysłużyć również dziennikarze niebędący chrze-
ścijanami. Każdy, niezależnie od wyznania, może służyć wartościom 
zgodnym z Ewangelią: prawdzie, sprawiedliwości, godności osoby, 
umacnianiu pokoju na świecie. W przesłaniu wygłoszonym w Los 
Angeles mówił: „Jestem (…) pewien, że wy wszyscy, chrześcijanie lub 
nie, pozwolicie mi się odwołać się do wielkiej fascynacji, jaka otacza 
tajemnicę świata komunikacji”53. W ten oto sposób papież podkreślił 
wspólnotę celów z dziennikarzami, niezależnie od wyznania i przeko-
nań, po czym zachęcił ich, by zawsze byli współpracownikami prawdy 
w służbie sprawiedliwości i miłości54.

2.2. Strategia komunikacyjna wynikająca ze stylu komunikowania Jana 
Pawła II

W przemówieniach Jana Pawła II niezwykle wymowne są jego 
forma i styl komunikowania z dziennikarzami. Ilekroć przemawiał do 
dziennikarzy, miał dużą świadomość, że kieruje komunikat do ludzi – 
koneserów komunikacji: gestu i słowa. I z tej jego wiedzy czy świado-

51  Jan Paweł II, Prawdziwa i pogłębiona informacja religijna…, s. 430. 
52 Jan Paweł II, Prawdziwa i pogłębiona informacja religijna…, s. 430. 
53 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 427. 
54 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 427. 



312 5 Krzysztof Marcyński SAC

mości wynika interesujący repertuar komunikacyjny związany z formą 
i sposobem prowadzenia dialogu z ludźmi mediów oraz dotyczący od-
powiedniego używania środków stylistycznych i retorycznych.

a) Forma i sposób komunikacji papieża z dziennikarzami
Każde spotkanie i analizowane przemówienie Jana Pawła II do 

dziennikarzy było wyrazem jego otwartości na ludzi mediów. Mając na 
uwadze słowa wypowiadane przez niego, można dostrzec, że zdecydo-
wanie budował z dziennikarzami relację opartą na szacunku i życzliwej 
współpracy. Już pierwsze słowa pierwszego przemówienia do dzienni-
karzy (1978) brzmiały: „Panie i Panowie! Witam was! I dziękuję wam 
gorąco…”55. Często zwracał się do nich: „Drodzy Przyjaciele”56, zmie-
niając formalny charakter spotkań na bliski, przyjacielski. 

Poza tym często komunikował dziennikarzom empatię wobec tru-
du ich pracy, przepraszał za opóźnienia w programie wizyt, dziękował 
za obecność, cierpliwość lub wyrozumiałość. W przemówieniu do re-
porterów w Afryce docenił „cierpliwość godną Afryki” w tropikalnych 
warunkach57. Tego rodzaju komunikacja Jana Pawła II, uwzględniają-
ca kontekst komunikacyjny, nie tylko budowała z nimi most sympatii, 
ale umacniała jego autorytet oraz czyniła go człowiekiem bliskim. 

Charakterystyczna także dla papieża – w analizowanych przemó-
wieniach – była nieustanna gotowość prowadzenia rozmowy z dzien-
nikarzami. Przykładem tego są spotkania podczas konferencji praso-

55  Jan Paweł II, Informacja na usługach prawdy…, s. 385. 
56 Jan Paweł II, Możecie spełnić wielką służbę dla ludzkości…, s. 390;  Jan Paweł II, 

Służba prawdzie i ludzkości…, s. 396; Jan Paweł II, Służyć prawdzie. Do dziennika-
rzy szwajcarskich, 8 października 1980, w: Media i dziennikarstwo…, s. 399;  Jan 
Paweł II, Powołanie i misja dziennikarza…, s. 403; Jan Paweł II, Służba w mass 
mediach wymaga poszukiwania…, s. 408. 

57 Jan Paweł II, Podziękowanie za udział w misji Papieża. Do dziennikarzy podczas 
lotu z Afryki do Rzymu, 12 maja 1980, w: Media i dziennikarstwo…, s. 399.



3135Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

wych na pokładzie samolotu, podczas których papież odpowiadał na 
pytania dziennikarzy spontanicznie, ale przy tym rzeczowo, zawsze 
merytorycznie, często z humorem. Na przykład w rozmowie w drodze 
na Kubę w 1998 roku nawiązał do wypowiedzi Fidela Castro: „Nie 
jesteśmy aniołami, jesteśmy ludźmi” – i zaznaczył, że oczekuje od 
wszystkich, także polityków, „tylko prawdy”58. Tego typu bezpośred-
nie interakcje wzmacniały wizerunek papieża jako otwartego i auten-
tycznego partnera w rozmowie.

Znakiem rozpoznawczym komunikacji Jana Pawła II z dziennika-
rzami był personalizm, niezależnie od różnicy poglądów, podziałów 
kulturowych, etnicznych, religijnych czy politycznych: „jesteście złą-
czeni służbą dla prawdy. (…) Stanowicie (…) manifestację jedności i so-
lidarności”59. Zwracał uwagę na życie osobiste dziennikarzy, ich zmar-
twienia, trudności, zdrowie, trud towarzyszący pracy. Często modlił 
się za nich, za ich bliskich, zachęcał do zawierzenia swoich spraw Bogu. 
W jubileuszowym przemówieniu z 2000 roku powiedział wprost, że 
spotkanie z dziennikarzami to dla niego „osobisty dług wdzięczności” 
wobec tych, którzy przez lata towarzyszyli jego pontyfikatowi60.

Budował atmosferę otwartości nie tylko słowami, ale także i gesta-
mi. W 1994 roku odwiedził nową siedzibę Biura Prasowego Stolicy 
Apostolskiej – wydarzenie symboliczne. Spotkał się z akredytowany-
mi dziennikarzami świeckimi, został oprowadzony po newsroomie, 
podziwiał nowoczesny sprzęt, a następnie wygłosił przemówienie i od-
powiadał na pytania. Witał gości słowami: „w miejscu waszej pracy”, 
wymienił po imieniu szefa Biura – dyrektora Joaquína Navarro-Vall-
sa – i chwalił jego zespół za oddanie i pracę. Przeprosił dziennikarzy 
za nadgodziny i z uśmiechem przyznał: „…muszę też przeprosić Was 
58 Jan Paweł II, Konferencja prasowa w samolocie. Przemówienie Jana Pawła II pod-

czas lotu na Kubę, 21 stycznia 1998, w: Media i dziennikarstwo…, s. 433. 
59 Jan Paweł II, Informacja na usługach prawdy…, s. 387. 
60 Jan Paweł II, Prawdziwi chrześcijanie i znakomici dziennikarze…, s. 437. 



314 5 Krzysztof Marcyński SAC

za dodatkowe trudy, jakimi nieraz Was obciążam, a waszych bliskich 
za czas, jaki im odbieracie, by poświęcić go pracy zawodowej”61. Taka 
bezpośredniość czyniła go wiarygodnym i bliskim.

Dominująca zatem forma czy sposób komunikacji, zauważalne 
w przemówieniach Jana Pawła II z dziennikarzami, to komunikacja 
relacyjna, nastawiona na serdeczność, szacunek, dialogiczność, em-
patię, odniesienia do życia osobistego, okazywanie zainteresowania, 
umiejętność słuchania. Nie była to komunikacja z pozycji władzy, ale 
człowieka, który rozumie drugiego człowieka.  Takie podejście budo-
wało zaufanie, które stawało się podstawą jego strategii komunikacyj-
nej wobec świata mediów.

b) Środki stylistyczne i retoryczne w papieskich przemówieniach
Jan Paweł II, jako doświadczony mówca i pisarz, człowiek słowa 

i wielkiej kultury, korzystał z bogatego repertuaru środków retorycz-
nych, by wzmocnić dodatkowo swój przekaz62. Jednym z częstych środ-
ków było odwoływanie się do autorytetu lub wspólnych płaszczyzn 
odniesienia. Papież cytował często Biblię, dokumenty Kościoła lub wy-
powiedzi wielkich teologów i znanych postaci. Na przykład przywołał 
słowa św. Pawła (Flp 4, 8) o tym, co prawdziwe i szlachetne, po to, aby 
zilustrować katalog wartości, które media powinny promować63. Cyto-
wał – innym razem – Pawła VI i jego słowa z 1967 roku skierowane do 
artystów o kulturze dialogu: „wyrażamy zaufanie do waszej tajemniczej 

61 Jan Paweł II, Prawdziwa i pogłębiona informacja religijna…, s. 430. 
62 K. Marcyński, Warunki skutecznej i interesującej komunikacji kaznodziejskiej 

według Jana Pawła II, w: Błogosławiony Jan Paweł II – apostoł ludu Bożego, 
M. Kowalczyk, T. Skibiński (red.), Apostolicum, Warszawa 2011, s. 469–478; 
K. Marcyński, Kościół na informacyjnej autostradzie, w: Media i Kościół. Polity-
ka informacyjna Kościoła, M. Przybysz, K. Marcyński (red.), Dom Wydawniczy 
Elipsa, Warszawa 2011, s. 19–35.

63 Jan Paweł II, Informacja na usługach prawdy…, s. 387. 



3155Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

mocy otwierania chwalebnych obszarów światła, które leżą poza tajem-
nicą ludzkiego życia”64. Takie cytaty wzmacniały papieskie przesłanie, 
ukazując je w szerszym kontekście nauczania Kościoła. 

Powoływał się również nie tylko na nauczanie Kościoła, ale także 
na dokumenty pozakościelne. W przemówieniu w Los Angeles (1987) 
odwołał się do Pierwszej Poprawki Konstytucji Stanów Zjednoczonych, 
która łączy wolność prasy z wolnością religii – wskazując na głęboki 
związek między sztuką ludzkiego wyrazu a praktykowaniem religii65. 
Tym oto sposobem Jan Paweł II zakomunikował amerykańskim dzien-
nikarzom, że zasady promowane przez Kościół są zbieżne z fundamen-
talnymi wartościami, także w demokracji, w różnych sferach życia pu-
blicznego. I tu warto podkreślić, iż papież sprawnie posługiwał się także 
językiem „pozakościelnym”, językiem ludzi niezwiązanych z religią – 
a np. ze światem kultury czy polityki. Posługiwał się często uniwersal-
nym językiem praw człowieka i wolności po to, by trafić do dziennikarzy 
niewierzących. Ukazywał, że Kościół nie jest wrogiem wolności słowa 
– wręcz przeciwnie, uznaje prawo do informacji i potrzebę wolnej prasy, 
dodając jedynie aspekt odpowiedzialności za treść66.

Innym specyficznym dla Jana Pawła II środkiem wyrazu były meta-
fory lub obrazowe porównania. Stosował metaforykę związaną z misją 
mediów, nazywając dziennikarzy „soczewką, przez którą inni przy-
glądają się rzeczywistości”67, lub „lampą, które dają światło”68 w ludz-
kim życiu. A o mediach mówił jako wielkiej „widowni” zjednoczonej 
64 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 425.
65 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 423. 
66 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 423. 
67 Jan Paweł II, Bądźcie świadomi własnej godności. Do przedstawicieli mass mediów 

w Australii, 25 listopada 1986, w: Media i dziennikarstwo…, s. 421. 
68 Jan Paweł II, Bądźcie świadomi własnej godności…, s. 421. 



316 5 Krzysztof Marcyński SAC

wokół tych samych wydarzeń w życiu Kościoła69, obrazując tym oto 
sposobem globalną wioskę informacyjną. Porównywał też media do 
„wzmacniacza”70, który nagłaśnia wszystko, co związane jest z chrześci-
jaństwem (tu miał na myśli np. Jubileusz). Miał świadomość, że tego 
rodzaju metafory są łatwo przyswajalne przez media, trafiają skutecz-
nie także do ich odbiorców. 

Stosował także w swoich wypowiedzieć parafrazy. Szczególnie 
mocno wybrzmiała parafraza słów św. Leona Wielkiego: „Specjaliści 
od środków społecznego przekazu, zdajcie sobie sprawę z waszej god-
ności”71. Następnie papież rozwinął to wezwanie serią anafor: „Zdaj-
cie sobie sprawę, że macie możliwość nie tylko relacjonowania zła, ale 
także pomocy w jego eliminacji… jesteście odpowiedzialni nie tylko za 
relacjonowanie cierpienia, ale także pomocy w przynoszeniu ulgi”72. 

To, co jeszcze było charakterystyczne dla komunikacji papieża 
z dziennikarzami, to zadawanie pytań. Często były to pytania, na któ-
re nie ma odpowiedzi lub na które nie trzeba odpowiadać, a bardziej 
miały one prowokować do refleksji, przemyślenia konkretnej kwestii. 
Przykładem tego są m.in. takie pytania jak: „Kogo przedstawiacie jako 
mających – lub niemających – wartość jako ludzie?”73; „Jak najsłabsi 
i najbardziej bezbronni w społeczeństwie występują w waszych sło-
wach i obrazach (…)?”74. Tym oto także sposobem papież zachęcał do 
samooceny swojej działalności zawodowej i postawy: czy ich przekaz 
rzeczywiście służy prawdzie i dobru, czy jednak nie. Tego rodzaju py-

69 Jan Paweł II, Informacja na usługach prawdy…, s. 385. 
70  Jan Paweł II, Szacunek dla prawdy i czytelników…, s. 412.
71  Jan Paweł II, Bądźcie świadomi własnej godności…, s. 421. 
72 Jan Paweł II, Bądźcie świadomi własnej godności…, s. 421. 
73 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 425. 
74 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-

ści…, s. 425. 



3175Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

tania były również przykładem perswazji etycznej – zadając je, papież 
nikogo nie oskarżał, ale towarzyszył im w zastanowieniu się nad kon-
dycją etyczną przekazu dziennikarzy. 

Jan Paweł II, w swoich przemówieniach do dziennikarzy, posłu-
giwał się także językiem wartości, zachowując wysoce stosowną ko-
munikację. Nie moralizował, nie wypowiadał się tonem wyższości, ale 
przemawiał subtelnie, tak, by łączyć, a nie dzielić: „Proszę was, abyście 
wybierali dobro wspólne. Oznacza to poszanowanie godności każdej 
istoty ludzkiej”75. Co ważne, przy mówieniu o wartościach do dzienni-
karzy lub wymaganiach, używał wówczas języka inkluzywnego, często 
używając formy „my”. Również w modlitwach i życzeniach obejmo-
wał siebie i dziennikarzy wspólną troską – prosił ich o modlitwę za 
siebie jako za część wspólnego z dziennikarzami dzieła przekazywania 
prawdy. I w tym dostrzec można jego wysoce rozwiniętą kompetencję 
komunikacyjną, która przejawiała się w otwartości na odbiorcę, wyra-
żanej również za pomocą odpowiednich form językowych, stylistycz-
nych i retorycznych. Za pomocą tych metod znosił bariery, jednoczył 
siebie jako nadawcę z odbiorcami. 

Warto również wspomnieć o tonacji emocjonalnej jego wypo-
wiedzi. Jan Paweł II potrafił łączyć ton poważny, a nawet profetyczny 
z elementami serdeczności i humoru. W tych przemówieniach znaj-
dziemy wzniosłe fragmenty o tajemnicy wcielenia czy zbawienia, np. 
w jubileuszowym przemówieniu rozpoczął od teologicznej refleksji 
nad Słowem, które stało się ciałem, a zarazem zawarł anegdotyczne 
wątki np. wspomnienie, że dziennikarze podarowali mu na urodziny 
wieczne pióro. Takie połączenie różnych stylów sprawiało, że papie-
skie przesłanie brzmiało autentycznie i emocjonalnie. 

75 Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miło-
ści…, s. 427. 



318 5 Krzysztof Marcyński SAC

Wnioski i podsumowanie 

Analiza 28 przemówień Jana Pawła II skierowanych do dziennika-
rzy (1978–2000) pozwala jednoznacznie potwierdzić wszystkie przy-
jęte hipotezy badawcze oraz ukazać spójną, wielowymiarową i głęboko 
przemyślaną strategię komunikacyjną papieża dla dziennikarzy, która 
może być inspiracją także dla współczesnych ludzi mediów. Na pierw-
szym planie wyłania się strategia dialogu i szacunku, do której zachęcał 
dziennikarzy i którą sam się kierował w pełnionych obowiązkach. Jan 
Paweł II konsekwentnie traktował ludzi mediów jako partnerów w mi-
sji służby prawdzie. Doceniał ich rolę, dziękował za trud i jednocześnie 
wzywał do wspólnej odpowiedzialności za jakość debaty publicznej. 
Dialog ten był nie tylko formą relacji z mediami, ale także przejawem 
szerszej wizji Kościoła jako uczestnika współczesnej kultury komuni-
kacyjnej. Hipoteza H1 została w pełni potwierdzona.

Równie istotna była wizja mediów jako narzędzia formacji moral-
nej i duchowej. Jan Paweł II wielokrotnie przypominał, że media nie 
są wyłącznie kanałami informacji, lecz mogą i powinny kształtować 
wrażliwość sumień, budować pokój i wspierać dobro wspólne. Dzien-
nikarzy określał jako „współpracowników prawdy”, a ich misję jako 
niemal apostolską. Hipoteza H2 znajduje pełne potwierdzenie w pa-
pieskich słowach i gestach.

Kolejnym filarem strategii papieża dla dziennikarzy była etyka 
dziennikarska – oparta na prawdzie, rzetelności, godności osoby i od-
powiedzialności społecznej. Jan Paweł II stanowczo przeciwstawiał się 
manipulacji, sensacyjności i upraszczaniu przekazu, wzywając do od-
wagi w głoszeniu prawdy. Zawód dziennikarza traktował jako powo-
łanie, wymagające uczciwości i służby dobru wspólnemu, co jest aktu-
alne także i dzisiaj. Hipoteza H3 została w ten sposób potwierdzona.



3195Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

Warto podkreślić, że przekaz papieski pozostawał spójny przez cały 
pontyfikat, niezależnie od kontekstu czy adresatów. Zarówno media 
międzynarodowe, jak i lokalni dziennikarze słyszeli te same wezwania: 
do prawdy, odpowiedzialności i służby człowiekowi. Ta konsekwencja 
świadczy o głębokim zakorzenieniu strategii Jana Pawła II w naucza-
niu społecznym Kościoła i filozofii personalistycznej. Szczególną rolę 
w tej komunikacji odgrywał również styl papieski – serdeczny, empa-
tyczny, a jednocześnie stanowczy i wymagający. Dzięki umiejętnemu 
łączeniu prostoty z głębią oraz duchowości z konkretnością, papież 
budował pomost z dziennikarzami, nie przemawiając „z góry”, lecz 
jako człowiek do człowieka.

Strategia komunikacyjna Jana Pawła II dla dziennikarzy miała cha-
rakter kompleksowy. Obejmowała zarówno postulaty etyczne i prak-
tyczne wskazówki, jak i formacyjny język oraz gesty bliskości: od bło-
gosławieństw po konferencje prasowe. Jan Paweł II stworzył unikalny 
model komunikacji z dziennikarzami – wymagający, ale jednocześnie 
pełen nadziei i zaufania.

W kontekście współczesnych wyzwań medialnych – dezinformacji, 
polaryzacji, kryzysu zaufania – nauczanie Jana Pawła II zyskuje nowy 
wymiar aktualności. Przypomina, że wolność słowa nie może być ode-
rwana od prawdy i odpowiedzialności, a media mają do odegrania klu-
czową rolę w kształtowaniu kultury pokoju i wspólnoty. Dziedzictwo 
papieskiego nauczania o mediach i do ludzi mediów należy traktować 
jako integralny element katolickiej refleksji nad środkami społecznego 
przekazu. Jan Paweł II nie tylko tworzył dokumenty, ale również żył 
tym przesłaniem – spotykając się z dziennikarzami, słuchając ich i to-
warzysząc im jako duszpasterz. W ten sposób wskazywał ideał dzienni-
karza jako „strażnika prawdy” i „rzecznika dobra wspólnego”.

Jan Paweł II pozostawił Kościołowi i światu komunikacyjne dzie-
dzictwo, które – mimo upływu lat – nie traci na wartości i znacze-



320 5 Krzysztof Marcyński SAC

niu. Przeciwnie, w dobie kryzysu zaufania i zalewu informacji jego 
głos staje się jeszcze bardziej czytelny: media mają służyć człowiekowi 
i prawdzie. To przesłanie, oparte na wartościach Ewangelii, pozostaje 
aktualnym i inspirującym kompasem dla współczesnych dziennikarzy 
oraz dla wszystkich, którzy komunikują w przestrzeni publicznej.

Strategia komunikacyjna Jana Pawła II dla dziennikarzy i mediów 
Abstrakt

W rozdziale ukazano strategię komunikacyjną Jana Pawła II wobec dziennika-
rzy i ludzi mediów na podstawie analizy treści 28 przemówień papieskich wy-
głoszonych w latach 1978–2000. Celem rozdziału była identyfikacja i analiza 
strategii komunikacyjnej, jaką Jan Paweł II realizował w spotkaniach i przemó-
wieniach kierowanych do dziennikarzy, a która zarazem stanowiła źródło wska-
zań dotyczących etosu oraz praktyki komunikacji medialnej, mogącej stanowić 
punkt odniesienia dla współczesnych dziennikarzy. Analiza została przepro-
wadzona metodami: jakościowej analizy zawartości, analizy dyskursu i analizy 
porównawczej. W rozdziale wykazano, że Jan Paweł II konsekwentnie budo-
wał model komunikacji oparty na dialogu, wzajemnym szacunku oraz wspólnej 
odpowiedzialności za prawdę i dobro wspólne. Dziennikarzy określał mianem 
„współpracowników prawdy”, a ich pracę traktował jako powołanie służące for-
macji moralnej i duchowej odbiorców. Styl wypowiedzi papieskich cechowała 
inkluzywność, empatia, wysoki poziom kultury słowa oraz świadome stoso-
wanie środków retorycznych (metafor, pytań retorycznych, cytatów, anafor). 
W rozdziale potwierdzono przyjęte hipotezy badawcze i wskazano na trwałą 
aktualność papieskiego przesłania w kontekście współczesnych wyzwań medial-
nych, takich jak dezinformacja, kryzys zaufania społecznego czy tabloidyzacja 
przekazu. Komunikacyjne dziedzictwo Jana Pawła II ukazane w rozdziale może 
stanowić inspirujący punkt odniesienia dla współczesnych dziennikarzy oraz 
środowisk medialnych.



3215Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, media, dziennikarstwo, komunikacja religijna, 
Kościół katolicki, relacje Kościół-media, teologia mediów, strategia komunika-
cyjna Jana Pawła II

John Paul II’s Communication Strategy for Journalists and the Media 
Abstract

The chapter presents John Paul II’s communication strategy toward journalists 
and media professionals based on an analysis of the content of twenty-eight 
papal speeches delivered between 1978 and 2000. The aim of the chapter was 
to identify and analyze the communication strategy that John Paul II employed 
in meetings with journalists and in messages addressed to them – a strategy that 
also served as a source of guidance regarding the ethos and practice of media 
communication, potentially serving as a point of reference for contemporary 
journalists. The analysis was conducted using methods such as qualitative 
content analysis, discourse analysis, and comparative analysis. The chapter 
demonstrates that John Paul II consistently developed a communication 
model based on dialogue, mutual respect, and shared responsibility for truth 
and the common good. He referred to journalists as “co-workers in the truth” 
and viewed their work as a vocation aimed at the moral and spiritual formation 
of their audiences. The style of the papal speeches was marked by inclusivity, 
empathy, a high level of linguistic culture, and the deliberate use of rhetorical 
devices (metaphors, rhetorical questions, quotations, anaphora). The chapter 
confirms the initial research hypotheses and highlights the enduring relevance 
of the Pope’s message in the context of contemporary media challenges, such 
as disinformation, the crisis of public trust, and the tabloidization of content. 
The communicative legacy of John Paul II, as presented in the chapter, can 
serve as an inspiring point of reference for contemporary journalists and media 
communities.

Keywords: John Paul II, media, journalism, religious communication, the 
Catholic Church, Church – media relations, theology of media, John Paul II’s 
communication strategy



322 5 Krzysztof Marcyński SAC

Bibliografia
Azevedo M., The Importance of the Pontificate of the Pope John Paul II in International 

Relations, „Global: Jurnal Politik Internasional” 2024, vol. 26, nr 2, s. 77–98. 
Bernstein C., Politi, M., His Holiness: John Paul II and the History of Our Time, 

Thorndike Pr, Waterville, ME 1996. 
Corbett J.B., Communicating Nature: How We Create and Understand Environmen-

tal Messages, Island Press, Washington 2006. 
Földvári S., Intercultural Dialogues in Diplomacy by Pope John Paul II, w: Mobilities, 

Transitions, Transformations. Intercultural Education at the Crossroads. Inter-
national Association for Intercultural Education (IAIE), L. Lendvai, O. Ke-
resztes-Takács, E. Csereklye (red.), International Association for Intercultu-
ral Education, Budapest 2017, s. 417–434. 

Földvári S., The Bridgemaking Activity of Pope John Paul II (Saint) As Cases of Inter-
cultural Dialogue in Diplomacy, „Tilburg Studies” 2016, vol. 18, s. 57–75. 

Guan Z., A Study on Pope John Paul II’s Diplomatic Practice, „Journal of Political 
Science Research” 2024, vol. 5, s. 106. 

Herrero M., My Years with John Paul II: Personal Notes, „Church, Communication 
and Culture” 2024, vol. 9, s. 125–127.

Jan Paweł II, Apostolstwo prasy katolickiej. Do dziennikarzy francuskich, 24 września 
1986, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek (red. i 
oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, s. 415–
419. 

Jan Paweł II, Bądźcie autentycznymi promotorami dobra wspólnego. Przesłanie tele-
wizyjne do ludzi mediów w Boliwii, 9 maja 1988, w: Media i dziennikarstwo 
w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana 
Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, s. 427–428. 

Jan Paweł II, Bądźcie świadomi własnej godności. Do przedstawicieli mass mediów 
w Australii, 25 listopada 1986, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana 
Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warsza-
wie, Warszawa 2008, s. 419–420. 

Jan Paweł II, Bądźcie wierni wspaniałym tradycjom kulturalnym i duchowym waszego 
kraju. Do młodych dziennikarzy rosyjskich, 2 grudnia 1995, w: Media i dzien-
nikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Pa-
pieża Jana Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, s. 432–433. 

Jan Paweł II, Dziennikarze w służbie miłości bliźniego. Do pracowników mass mediów 
w Irlandii, 29 września 1979, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana 



3235Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warsza-
wie, Warszawa 2008, s. 393–394. 

Jan Paweł II, Informacja na usługach prawdy. Do dziennikarzy międzynarodowej pra-
sy, 21 października 1978, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Paw-
ła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, 
Warszawa 2008, s. 385–387. 

Jan Paweł II, Konferencja prasowa w samolocie. Podczas lotu na Kubę, 21 stycznia 
1998, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek 
(red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, 
s. 433–435. 

Jan Paweł II, Media w służbie odpowiedzialnej wolności człowieka. Do dziennikarzy 
zagranicznych, 6 lutego 1981, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana 
Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warsza-
wie, Warszawa 2008, s. 400–402. 

Jan Paweł II, Media w służbie rzeczywistego rozwoju Afryki. Do dziennikarzy w Lagos, 
Nigeria, 16 lutego 1982, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Paw-
ła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, 
Warszawa 2008, s. 404–405. 

Jan Paweł II, Prawdziwa i pogłębiona informacja religijna. W Biurze Prasowym Sto-
licy Apostolskiej, 24 stycznia 1994, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu 
Jana Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w War-
szawie, Warszawa 2008, s. 429–432. 

Jan Paweł II, Prawdziwi chrześcijanie i znakomici dziennikarze. Jubileusz Roku 2000 
dziennikarzy, 4 czerwca 2000, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana 
Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warsza-
wie, Warszawa 2008, s. 435–438. 

Jan Paweł II, Przed podróżą apostolską. Do dziennikarzy katolickich z Japonii, 14 
stycznia 1981, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, A. Le-
wek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, Warszawa 
2008, s. 400. 

Jan Paweł II, Służyć prawdzie. Do dziennikarzy szwajcarskich, 8 października 1980, w: 
Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), 
Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, s. 399–400. 

Jan Paweł II, Szacunek dla prawdy i czytelników. Do dziennikarzy w Madrycie, 3 listo-
pada 1982, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek 
(red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, 
s. 412–415. 



324 5 Krzysztof Marcyński SAC

Jan Paweł II, W służbie prawdy i wolności. Do włoskich dziennikarzy katolickich, 28 lu-
tego 1986, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek 
(red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, 
s. 415–419. 

Jan Paweł II, Złota kamera dla Jana Pawła II. Do dziennikarzy austriackich, 8 lutego 
1979, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek (red. 
i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, s. 392.

Jan Paweł II, Bądźcie współpracownikami prawdy w służbie sprawiedliwości i miłości. 
Do pracowników mass mediów w Los Angeles, 15 września 1987, w: Media 
i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Insty-
tut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, s. 422–427.

Jan Paweł II, Mass media w służbie pokoju i koegzystencji. Do dziennikarzy w USA, 
7 października 1979, Waszyngton, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu 
Jana Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w War-
szawie, Warszawa 2008, s. 397–398.

Jan Paweł II, Możecie spełnić wielką służbę dla ludzkości. Spotkanie z dziennikarzami 
w Meksyku, 1 lutego 1979, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Paw-
ła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, 
Warszawa 2008, s. 390–391.

Jan Paweł II, Podziękowania dla dziennikarzy. Podczas lotu z Ameryki Południowej 
do Rzymu, 19 maja 1988, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Paw-
ła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, 
Warszawa 2008, s. 428–429.

Jan Paweł II, Podziękowanie za udział w misji Papieża. Do dziennikarzy podczas lotu 
z Afryki do Rzymu, 12 maja 1980, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu 
Jana Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w War-
szawie, Warszawa 2008, s. 399.

Jan Paweł II, Powołanie i misja dziennikarza. Spotkanie z dziennikarzami w Japo-
nii, 25 lutego 1981, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, 
A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, War-
szawa 2008, s. 403–404.

Jan Paweł II, Prawa i obowiązki ludzi mediów. Do przedstawicieli prasy międzynaro-
dowej, 22 maja 1982, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, 
A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, War-
szawa 2008, s. 405–408.

Jan Paweł II, Słowa podzięki dla dziennikarzy. Podczas pierwszej pielgrzymki do Pol-
ski, 10 czerwca 1979, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, 



3255Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, War-
szawa 2008, s. 394–396.

Jan Paweł II, Służba prawdzie i ludzkości. Do dziennikarzy akredytowanych przy 
ONZ, 2 października 1979, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana 
Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warsza-
wie, Warszawa 2008, s. 396–397.

Jan Paweł II, Służba w mass mediach wymaga poszukiwania i przekazywania prawdy. 
Do ludzi mediów w Madrycie, 2 listopada 1982, w: Media i dziennikarstwo 
w nauczaniu Jana Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana 
Pawła II w Warszawie, Warszawa 2008, s. 408–411.

Jan Paweł II, Szacunek dla prawdy i czytelników. Spotkanie z włoskimi dziennikarza-
mi katolickimi, 24 stycznia 1983, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu 
Jana Pawła II, A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w War-
szawie, Warszawa 2008, s. 411.

Jan, Paweł II, Chronić dzieci dla dobra społeczeństwa. Do dziennikarzy europejskich, 
13 stycznia 1979, w: Media i dziennikarstwo w nauczaniu Jana Pawła II, 
A. Lewek (red. i oprac.), Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie, War-
szawa 2008, s. 388–390.

Jankosz M., Retoryka papieża Jana Pawła II w wystąpieniu do młodzieży na Wzgórzu 
Lecha w Gnieźnie (2 czerwca 1979), „Poznańskie Studia Polonistyczne. Seria 
Językoznawcza” 2018, t. 25, s. 85–102.

Jankosz M., Rola gestów narracyjnych w publicznych wystąpieniach Jana Pawła II na 
podstawie wybranych przemówień z I pielgrzymki do Polski, „Horyzonty Wy-
chowania” 2019, t. 18, nr 45, s. 121–131.

Jankosz M., Sytuacje komunikacyjne publicznych wystąpień Jana Pawła II podczas 
I pielgrzymki do Polski, „Polonia Sacra” 2018, t. 22, nr 1, s. 183–194.

Jankosz M., Wpływ sytuacji komunikacyjnej na zachowania Jana Pawła II podczas 
spotkania z młodzieżą na Wzgórzu Lecha w 1979 roku, „Poznańskie Spotka-
nia Językoznawcze” 2018, t. 35–36, s. 23–32.

Kloch J., The Process of Creating a Digital Communication Model for the Vatican, „The 
Person and the Challenges” 2021, vol. 11, s. 69–83. 

Laskowska M., Marcyński K., Diplomatic communication of the Holy See based on 
the example of Pope Francis’ speeches to the Vatican diplomatic corps, „Forum 
Teologiczne” 2022, vol. 23, s. 139–154. 

Łęcicki G., Jan Paweł II – papież mediów, „Warszawskie Studia Pastoralne” 2018, 
nr 1, s. 141–167. 



326 5 Krzysztof Marcyński SAC

Marcyński K., Kościół na informacyjnej autostradzie, w: Media i Kościół. Polityka 
informacyjna Kościoła, M. Przybysz, K. Marcyński (red.), Warszawa: Dom 
Wydawniczy Elipsa 2011, s. 19–35. 

Marcyński K., Gli ultimi giorni di Giovanni Paulo II e i media palacchi, w: Karol 
Wojtyla, un pontefice in diretta, G. Mazza (red.), Rai – Eri, Rzym 2006, 
s. 263–276. 

Marcyński K., Osoba medialna, w: Jan Paweł II. Człowiek kultury, Wydawnictwo 
Rafael, Kraków 2008, s. 206. 

Marcyński K., Warunki skutecznej i interesującej komunikacji kaznodziejskiej według 
Jana Pawła II, w: Błogosławiony Jan Paweł II – apostoł ludu Bożego, M. Ko-
walczyk, T. Skibiński (red.), Apostolicum, Warszawa 2011, s. 469–478. 

Modrzejewski A., The Personalistic Aspect of Truth and Dialogue in the Context of 
Karol Wojtyła’s Philosophy, „Communication Today” 2016, vol. 7, s. 4–16. 

Narewska D., Karol Wojtyła – dziennikarz z ducha karmelitański, „Itinera Spiritu-
alia” 2012, nr 5, s. 75–119. 

Narewska D., Karol Wojtyła jako dziennikarz, „Studia Socialia Cracoviensia” 2011, 
nr 4, s. 149–166. 

Narewska D., Karola Wojtyły wizja dziennikarstwa (1949–1978), Wydawnictwo 
UNUM, Warszawa 2013. 

Nicholls R., Strategia komunikacji – perspektywa: konsument (C2C), „Zeszyty Na-
ukowe Wyższej Szkoły Ekonomii i Informatyki w Krakowie” 2011, nr 208, 
s. 53–62. 

Pardo A., The ‘diakonia’ of truth and good: Saint John Paul II and the media, „Church, 
Communication and Culture” 2025, vol. 10, s. 6–82. 

Pauley J., The Rhetoric of Pope John Paul II, „Rhetoric & Public Affairs” 2010, vol. 
13, s. 337–339. 

Steuer A., Publizistisches Apostolat. Das Bild des (katholischen) Journalisten bei Jo-
hannes Paul II, „Communicatio Socialis” 1990, vol. 23, nr 4, s. 261–275. 

Szczepaniak M., Komunikacja w mediach według Jana Pawła II. Studium Przypadku, 
„Polonia Sacra” 2020, t. 24, nr 2, s. 99–114. 

Tanyi J., The Media Politiking of Pope John Paul II, „Hekima Review” 2013, s. 151–
161.



3275Strategia komunikacyjna Jana Pawła II…

Nota biograficzna 

Krzysztof Marcyński – pallotyn, profesor uczelni, kierownik Katedry 
Edukacji Medialnej w Instytucie Edukacji Medialnej i Dziennikarstwa na 
Uniwersytecie Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie, absolwent 
kierunku Media Ecology na New York University w Stanach Zjednoczo-
nych. Wicerektor w Wyższym Seminarium Duchownym Księży Pallotynów 
w Ołtarzewie k. Warszawy. Specjalizuje się w badaniach nad kompetencją 
komunikacyjną, komunikacją interpersonalną, komunikacją religijną oraz 
ekologią mediów, a także teorią wystąpień publicznych. Autor monogra-
fii medioznawczych, m.in. Mały ekran wielki wpływ (Nowy Sącz: Wydaw-
nictwo RTCK, 2025), Kompetencja komunikacyjna w kościele ery cyfrowej 
(Warszawa–Kraków: Wydawnictwo «scriptum», 2024), Kompetencja ko-
munikacyjna. Studium medioznawcze (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe 
UKSW, 2017) oraz Komunikacja religijna i media (Kraków: Petrus, 2016), 
a także wielu artykułów naukowych z zakresu nauk o komunikacji społecz-
nej i mediach. W latach 2022-2024 – ekspert i przedstawiciel Ministerstwa 
Nauki i Szkolnictwa Wyższego w Bologna Follow-up Group on Social Di-
mension (Working Group, Bruksela). 





5
Przemysław Artemiuk
ORCID: 0000-0001-5337-0329 
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie

Jan Paweł II otwarty na świat literatury

Profesor Aleksander Fiut w książce Moi poeci zebrał eseje poświęco-
ne sześciu wybitnym poetom Nowej Fali. Napisał o nich z perspek-
tywy prywatnej i nieprywatnej, o serdecznych relacjach z nimi, 

a zarazem o losach tego pokolenia i czasach, w których przyszło im 
i jemu żyć1.  Idąc tropem krakowskiego profesora, pragnę przyjrzeć się 
relacji Jana Pawła II ze światem literatury. Mam świadomość, że pa-
pież w swoim nauczaniu, szczególnie w homiliach, obficie korzystał 
z polskiej poezji, sięgając do rozmaitych epok i różnych twórców. Ta 
część jego twórczości jest już dobrze znana, została bowiem poddana 
gruntownej analizie2. Myśląc o Janie Pawle II jako papieżu otwartym 
na świat literacki, pragnę ukazać go najpierw jako twórcę, pracującego 
nad poetyckim słowem, następnie jako epistolografa, czyli autora li-
stów do Marka Skwarnickiego, w końcu jako dialogistę, osobę będącą 
w intelektualnej relacji z poetą Czesławem Miłoszem. 
1 Zob. A. Fiut, Moi poeci, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2025, s. 5. 
2 Zob. A. Seul,  Literatura piękna jako tworzywo homilii i przemówień Jana Paw-

ła II wygłoszonych w Polsce w latach 1991–2002, „Język – Szkoła – Religia” 
2011, nr 6, s. 346–364. 



330 5 Przemysław Artemiuk

1. Twórca

Literatura odgrywała istotną rolę w życiu Karola Wojtyła/Jana 
Pawła II. Od dzieciństwa był na nią wrażliwy. Z pięknem i głębią sło-
wa stykał się najpierw w poezji i literaturze, potem w teatrze. Nie po-
zostawał na nie obojętny. Dlatego sam sięgał po pióro, by pisać.  Twór-
czość poetycka, obok działalności naukowej, zwłaszcza filozoficznej, 
była dla Jana Pawła II jedną z wielu dróg „poznawania i zgłębiania 
rzeczywistości ludzkiej, być może najbliższą sercu, ale nie najważniej-
szą w pełnieniu kapłańskich obowiązków”3. Papież niejednokrotnie 
przyznawał, że „poezja to wielka pani, której trzeba się całkowicie po-
święcić; obawiam się, że nie byłem wobec niej zupełnie w porządku”4. 
Ćwierćwiecze pontyfikatu Jana Pawła II stało się doskonałą okazją do 
przypomnienia światu, że Papież jest poetą. W momencie wyboru 
Karol Wojtyła całkowicie zaprzestał twórczości literackiej, by po 24 
latach ogłosić poetyckie „medytacje” – Tryptyk rzymski. Skąd brało 
się w Nim takie pragnienie wyrażenia Tajemnicy? „Potrzeba tworze-
nia wierszy – zauważa Marek Skwarnicki – wypływa z zafascynowania 
pięknem, które niespodziewanie rodzi się, wywołane jakimś wydarze-
niem, sytuacją, przez spotkanie z ludźmi, także z myślami. Impuls jest 
zawsze niejasny, w trakcie pisania przybiera dopiero kształt tego, co 
przywołało autora swym pięknem. Utwory poetyckie są zawsze dla 
piszących niespodzianką, którą dopiero po napisaniu poddaje się 
świadomemu opracowaniu. W ten sposób poezja może spełniać tak-
że rolę poznawczą, tak jak każda twórczość artystyczna, której inne 
formy twórczości czysto intelektualnej czy naukowej zastąpić nie po-
trafią. Poetycka intuicja niczego w kontemplowaniu rzeczywistości 

3 M. Skwarnicki, Poetycka droga Papieża Wojtyły, w: K. Wojtyła/Jan Paweł II, Po-
ezje, dramaty, szkice. Tryptyk rzymski, Znak, Kraków 2004, s. 10.

4 M. Skwarnicki, Poetycka droga Papieża Wojtyły, s. 8. 



3315Jan Paweł II otwarty na świat literatury

nie narusza, a jednocześnie wchodzi w jej tajemnicę, która dla Karola 
Wojtyły zawsze jest święta”5. 

Paradoks i nierozsądność poezji, która pragnie wyrazić to, co 
niewyrażalne, a przez ten ruch serca i ręki ku Światłu coś jednak no-
wego nazywa, czyli odkrywa, polega na niewystarczalności słów jej 
autora. Zawsze jednak pozostawia ślad dążenia człowieka do Nie-
skończoności6. Jaka jest poezja Karola Wojtyły? Skwarnicki zauwa-
ża, że jest w niej „dążność do krystalicznej precyzji, która sprawia, 
że czy to myśl, czy obraz nie natrafiają na przeszkodę w języku, by 
objawić się odbiorcy. Nie oznacza to, że poezja Karola Wojtyły jest ła-
twa. Jest bardzo dostępna przeciętnemu czytelnikowi w pierwszych, 
młodzieńczych latach twórczości, przed samym wyborem na papieża 
i w Tryptyku rzymskim. Reszta twórczości obfituje w strofy liryczne, 
które z przyjemnością potem powtarzamy, i w całe stronice medytacji 
poetyckich wręcz trudnych do zrozumienia. Są to jak gdyby «trud-
ności norwidowskie». Okazuje się bowiem, że im więcej razy wraca-
my do lektury wielu z tych wierszy czy ich fragmentów, tym głębiej je 
rozumiemy. Poezja tego twórcy cała jest «wypływaniem na głębię» 
– i tak należy do niej podchodzić. Jest to też poezja, która sakralizuje 
pełnię ludzkiej egzystencji, przekraczając głębokie rozdarcie współ-
czesnej kultury na autonomiczne z pozoru strefy sacrum i profanum. 
Ta twórczość wymaga więc od nas wysiłku umysłowego i duchowego, 
niejako współpracy z autorem w odkrywaniu, poznawaniu i adorowa-
niu tajemnicy związków człowieka z Bogiem i świata z Nieskończo-
nością. Poezję w przeważającej części kontemplacyjną rozjaśnia od 
wewnątrz światło mistyczne”7.

5 M. Skwarnicki, Poetycka droga Papieża Wojtyły, s. 10. 
6 Por. M. Skwarnicki, Poetycka droga Papieża Wojtyły, s. 11. 
7 M. Skwarnicki, Poetycka droga Papieża Wojtyły, s. 11. 



332 5 Przemysław Artemiuk

2. Epistolograf 

 Tworząc poezję i dramaty, Jan Paweł II przez całe życie uważnie 
śledził współczesną literaturę. Z uwagą odnotowywał pojawiające się 
nowości. Dzielił się swoimi spostrzeżeniami, wymieniał uwagi i gratu-
lował twórcom. Znakomitym świadectwem jego literackich zaintere-
sowań pozostaje korespondencja z Markiem Skwarnickim, trwająca od 
czasów krakowskich i przez wszystkie lata pontyfikatu. Poeta w roku 
2005 udostępnił ją czytelnikom, publikując papieskie listy wraz z au-
torskimi komentarzami. W Słowie wstępnym zauważa: „inicjatorem 
tej korespondencji liczącej ponad sto listów był kardynał Karol Woj-
tyła, który zimą 1973 roku napisał nieoczekiwanie kartkę ze słowami 
pociechy do szpitala, gdzie leżałem bardzo ciężko chory. W tej kartce 
była również prośba, bym po opuszczeniu szpitala przyszedł do Nie-
go, ponieważ ma pewien problem ze swoją poezją”8. Chodziło o wąt-
pliwości dotyczące podpisywania utworów. Skwarnicki sugerował, by 
hierarcha pozostał przy literackim pseudonimie. To pierwsze spotka-
nie zaowocowało obfitą korespondencją. Poeta przyznaje, że przez 
wszystkie lata wątek poetycki był „jednym z najważniejszych w naszej 
(mojej i żony) z Nim korespondencji”9. Momentem kluczowym, apo-
geum, były konsultacje i praca redakcyjna nad Tryptykiem rzymskim. 
Sięgając do papieskich listów, przywołam kilka interesujących wypo-
wiedzi, świadczących o papieskiej otwartości na świat literatury. 

Papież, otrzymując systematycznie od Skwarnickiego nowe tomy 
poezji, przekładów i pism literackich, wyrażał się o nich z uznaniem. 
Dziękował, podkreślając ich wartość literacką i duchową. W Liście 
z 29 lipca 1980 pisał: „Bardzo dziękuję za Akathistos Polski jako tekst – 

8 M. Skwarnicki, Słowo wstępne, w: Jan Paweł II, Pozdrawiam i błogosławię. Li-
sty prywatne papieża do druku podał i komentarzem opatrzył Marek Skwarnicki, 
Świat Książki, Warszawa 2005, s. 11. 

9 M. Skwarnicki, Słowo wstępne, s. 12. 



3335Jan Paweł II otwarty na świat literatury

i jako modlitwę, która jest także wyrazem duchowej łączności pomię-
dzy ludźmi dzielącymi te same troski, ale także i te same nadzieje”10. 
Z kolei 16 grudnia 1980 roku stwierdza: „Jestem bardzo wdzięczny 
za ostatni list z Pieśniami pokutnymi, które przeczytałem jako do-
skonałą lekturę adwentową”11. W niedatowanym Liście z 1998 roku 
papież dziękuje za Tajemnice Kalwaryjskie, które zawsze pozostawały 
my bliskie i drogie. Zauważa przy tym: „Bardzo Pan pięknie połączył 
Drogę Krzyżową z drogą do Emaus”12. Odnosząc się jeszcze w kolej-
nym Liście, z 22 lutego 1988 roku, do Tajemnic Kalwaryjskich poety, 
stwierdza: „Ja też nieco obcowałem w dawniejszych latach z tymi «ta-
jemnicami» w sanktuarium i na dróżkach – i myślę, że niemało z tego 
zostało”13. W kolejnym roku papież dziękuje poecie za tekst Drogi 
Krzyżowej, który będzie czytany w Koloseum. Podkreśla, że droga ta 
„posiada te właściwości, o których mowa w Pańskim liście: jest krótka 
i uniwersalna – dodałbym jeszcze: jest prosta, a przez to też piękna, 
prostota graniczy z głębią”14. Papież w Liście z marca 1989 roku dzię-
kuje Skwarnickiemu za jego Dziennik 1982. Jest on zatytułowany Dziś 
ciężka noc i dotyczy okresu stanu wojennego15. Papieskie uznanie bu-
dzi również nowy przekład Psałterza. Jan Paweł II nazywa go starym, 
ale żywym tekstem. „Będziemy sobie «czytywać» Pana-Markowy 
Psałterz”16. Papież w Liście z 18 lutego 1992 roku wyraża wdzięczność 
poecie za pracę nad swoim dramatem o św. Albercie Chmielowskim 
zatytułowanym Brat naszego Boga. Stwierdza: „Cieszę się, że w jakiś 
10 Jan Paweł II, List z 29 lipca 1980 r., w: Jan Paweł II, Pozdrawiam i błogosławię. 

Listy prywatne papieża do druku podał i komentarzem opatrzył Marek Skwarnic-
ki, Świat Książki, Warszawa 2005, s. 20. 

11 Jan Paweł II, List z 16 grudnia 1980 r., s. 21. 
12 Jan Paweł II, List niedatowany z 1988 r., s. 54. 
13   Jan Paweł II, List z 22 lutego 1988 r., s. 56. 
14 Jan Paweł II, List z 15 stycznia 1989 r., s. 68. 
15 Jan Paweł II, List z 25 marca 1989 r., s. 72
16 Jan Paweł II, List z 1 listopada 1990 r., s. 88.



334 5 Przemysław Artemiuk

sposób służy ludziom. Z Pańskiego listu dowiedziałem się o przedsta-
wieniu w dawnej «ogrzewalni», gdzie aktorami byli jej dzisiejsi miesz-
kańcy. Nawet na odległość odczuwam szczególną wymowę takie reali-
zacji”17. Z kolei w korespondencji z 28 maja 1992 dziękuje za dramat 
Misterium, który poeta opublikował w „Dialogu”. Papież przyznaje: 
„aby wiedzieć, co w sobie [utwór] kryje, muszę naprzód przeczytać, ale 
już z Pańskiego listu można coś przeczuć, rychło postara się przeczy-
tać”18. Odnosząc się do pieśni pisanych przez Skwarnickiego i nadesła-
nych do Watykanu, Jan Paweł II stwierdza, że „jest to forma w szcze-
gólny sposób oryginalna i nowoczesna: to, co dawne (raczej zbierane), 
powiedziane z nową prostotą”19. Papież żywo reaguje na tom poety 
zatytułowany Intensywna terapia. W Liście z 6 grudnia 1993 roku wy-
raża podziękowania i kreśli krótkie uwagi. Stwierdza: „właśnie znajdu-
ję się na ostatnim etapie lektury. Myślę, że tom jest znakomity, bardzo 
oryginalny. Chyba niewielu poetów uczyniło przedmiotem poezji kli-
nikę kardiologiczną. Jest to bardzo nowoczesne. Nie wiem, co tutaj 
powiedzą największe wyrocznie typu Miłosz i Barańczak – ale myślę, 
że Pański tom jest znakomity. Jest znakomity również dlatego, że pod 
temat kliniki podłącza się temat «podróży po Kościele». W ten spo-
sób tom ma charakter całościowy i poniekąd biograficzny. Dowiadu-
jemy się, że ten, który trafia na klinikę kardiologiczną, jest tym samym 
człowiekiem, który jeździł z Papieżem do Australii, a przedtem jesz-
cze do Meksyku i gdzie indziej”20. Papież przyznaje, że niezmiennie 
interesuje go twórczość krakowskiego poety. W Liście na Wielkanoc 
1995 stwierdza: „staram się śledzić z daleka pisemne wyniki różnych 
przemyśleń «wolnego Literata», często sięgając do przeszłości […]”21. 
17 Jan Paweł II, List z 18 lutego 1992 r., s. 100.
18 Jan Paweł II, List z 28 maja 1992 r., s. 102.
19 Jan Paweł II, List z 26 czerwca 1993 r., s. 110.
20 Jan Paweł II, List z 6 grudnia 1993 r., s. 114.
21 Jan Paweł II, List na Wielkanoc 1995 r., s. 127.



3355Jan Paweł II otwarty na świat literatury

Rok później z kolei w korespondencji wyraża wdzięczność za książkę 
poety Co trwa, co przemija, która może stanowić klucz do zrozumienia 
rzeczywistości22. Reagując na nadesłany wiersz Ogrójec, Jan Paweł II 
przyznaje, że temat ten przyszedł we właściwym czasie i „leży on na 
linii Pańskiego powołania”23, czyli wpisuje się w aktualną kondycję po-
ety. Papież odnotowuje również reakcję poety na książkę Dar i tajem-
nica: „wywołuje ona u Pana Marka osobiste wspomnienia początków 
naszej znajomości”24, a także nową edycję Jego Poezji i dramatów25. 
Cieszy Jana Pawła II dobre przyjęcie Listu do artystów26.

List papieski z 30 listopada 2002 posiada wyjątkowe znaczenie. 
Jan Paweł II przedstawia w nim szczególną prośbę: „Niech Pan będzie 
łaskaw rzucić okiem na teksty, które przekaże Mu p. dr Wanda Półtaw-
ska. Nie wiem, czy ma to coś wspólnego z poezją, od której odszedłem, 
ale która od czasu do czasu wciąż mnie kusi. Najchętniej bym Pana 
zaprosił do Rzymu, ale nie wiem, czy warunki zdrowotne na to Panu 
pozwalają”27. Ta historia w korespondencji jest kluczowa. Krakowski 
poeta zostaje zaproszony do zapoznania się z poezją papieża. Ma wy-
dać opinię na temat tekstów poetyckich Jana Pawła II. W komenta-
rzu do tej korespondencji stwierdza: „Byłem tym listem poruszony. 
Po dwudziestu pięciu latach Jan Paweł II pisze do mnie w podobnym 
stylu i w podobnej sprawie jak Karol Wojtyła w 1973 roku do szpita-
la w Krakowie. Oddawczyni listu, bliska przyjaciółka papieża, doktor 
psychiatrii, wykładowczyni na Uniwersytecie Rzymskim, powiedziała, 
że niebawem leci z powrotem do Rzymu i że byłoby dobrze, gdybym 
do tego czasu zdążył napisać Ojcu Świętemu rodzaj recenzji, opinię, 

22 Zob. Jan Paweł II, List z 27 stycznia 1996 r., s. 136.
23 Jan Paweł II, List z 5 września 1996 r., s. 142.
24 Jan Paweł II, List na Boże Narodzenie 1996 r., s. 144.
25 Jan Paweł II, List z 10 listopada 1998 r., s. 158.
26 Jan Paweł II, List z 11 maja 1999 r., s. 163.
27  Jan Paweł II, List z 30 września 2002 r., s. 186.



336 5 Przemysław Artemiuk

o którą pyta. I wręczyła mi trzy osobne utwory, te, które po pewnych 
zmianach stały się «Tryptykiem rzymskim»”28. Odpowiedź Skwar-
nickiego, stanowiąca rodzaj recenzji, była następująca (przytaczam ją 
w całości): 

Wiersze Ojca nie tylko „mają coś wspólnego” z poezją, ale po 
prostu są poezją. Są też w zaskakujący sposób wyraźną konty-
nuacją wierszy pisanych w latach poprzedzających paździer-
nik 1978 roku. Mówię o zaskoczeniu, bo nadesłane utwory 
mają tę samą „wewnętrzną muzykę”, która cechuje większość 
wierszy Ojca pisanych w latach pięćdziesiątych i późniejszych. 
Przesłane utwory odznaczają się też pewnymi upodobaniami 
wersyfikacji czy sposobu formowania, rytmizowania wier-
sza, do których przyzwyczajony jest czytelnik wierszy Karola 
Wojtyły. Gdyby mi ktoś dał do przeczytania „Z medytacji nad 
Księgą Rodzaju” bez ujawnienia autorstwa, wiedziałbym, kto 
jest Autorem. Piszę o tym na wstępie, bo gdyby nie możliwość 
porównania dawnych i obecnych tekstów, nie widziałbym tak 
wyraźnie, w czym wyraża się własny styl Ojca. Ojciec Święty 
zapewne nie był pewien poetyczności swych nowych utworów, 
ponieważ są one sprozaizowane. Proszę jednak wziąć pod uwa-
gę, że w minionych latach poezja polska odkryła nowe formy, 
a wśród nich typowe stają się takie poematy jak m.in. „Traktat 
teologiczny” Czesława Miłosza. […]. 
 Jednocześnie istnieje też poważna różnica między dawnymi 
wierszami Ojca, takimi na przykład jak „Kościół”, „Wędrówka 
do miejsc świętych”, fragmenty „Rozważań o śmierci” (1975). 
Chodzi o różnice inne niż „poetyka utworów” natury. Teraz 
napisane wiersze kontynuując medytację o tajemnicy Boga, 
Człowieka, Kościoła i Natury, co jest treścią całej twórczości 
Ojca Świętego, są bardziej ascetyczne w doborze poetyckich 

28 Jan Paweł II, List z 30 września 2002 r., s. 187. 



3375Jan Paweł II otwarty na świat literatury

środków wyrazu. W tym miejscu zupełnie nie czuję się na si-
łach, by traktować nadesłano utworu tylko „literacko”, bo są 
one niecodziennymi dziś medytacjami nad sprawami ostatecz-
nymi.
 Największe, bo „najrozleglejsze” i najgłębsze wrażenie zrobił 
na mnie wiersz pt. „Z medytacji nad Księgą Rodzaju na progu 
Kaplicy Sykstyńskiej”. Ta medytacja dzięki swojej poetyckiej 
formie, kiedy to Jan Paweł drugi może powiedzieć w pierw-
szej osobie: „Stoję przy wejściu do Sykstyny”, dzięki której to 
formie ujawnia się liryczne ja poety – tym razem będącego Pa-
pieżem, ta medytacja jest poematem wielkim. Dzieło Michała 
Anioła zostaje użyte jako ogromna metafora (mimo malarskie-
go realizmu, naturalizmu) „widzenia” Boga. Do tego „widze-
nia” jesteśmy wezwani: „I ty, człowieku, który także widzisz, 
przyjdź – przyzywam was wszystkich «widzących» wszech-
czasów przyzywam ciebie Michale Aniele” – czytamy.
 To, co napisałem poemacie (to jest poemat) „Na progu Ka-
plicy Sykstyńskiej”, jest tylko pierwszą próbą czytania tego 
tekstu, o którym można by napisać bardzo wiele. Jego treść 
wystarczy na książkę własnych medytacji czytelników nad tym 
tekstem, który – dodam – jest niesłychanie aktualny. Inne for-
my magisterium papieskiego nie wyrażają tego, co można wy-
razić i zostało wyrażone w poemacie. Może to jest kwestia tego, 
że poezja i sztuka religijna mogą najgłębiej wnikać w tajemni-
ce boga, odkrywając wiele z tego, co samo rozum odkryć nie 
może. To kieruje myśl do wiersza bez tytułu, którego bohate-
rem jest Abraham. Ta medytacja „na progu Biblii” przypomina 
mi moje osobiste przeżycia homilii Ojca Świętego pod Syna-
jem, w której padało pytanie o imię Boga. Można by znaleźć 
więcej odniesień treści tego poematu do nauczania papieskie-
go, a nawet wierszyk Karola Wojtyły. Jednak znów odkrywa-
my, że to, co jest wypowiedzią intelektualną i liryczną zarazem 



338 5 Przemysław Artemiuk

poety w formie zwersyfikowanej, skomponowanej poetycko, 
to ma osobną wartość i znaczenie dla czytelnika. Zwłaszcza 
dla czytelnika świeckiego często dziś nie rozumiejącego, jaką 
potężną poezję zawiera w sobie biblia, i to nie tylko wtedy, gdy 
autorzy biblijni sami są poetami jak Dawid i inni29.

Przygotowana recenzja została przekazana do Watykanu. Po dwóch 
tygodniach poeta otrzymał osobiste zaproszenie do wizyty w Wiecz-
nym Mieście i wspólnej z Autorem pracy nad poematem w paździer-
niku 2002 roku. Niebawem ujrzał światło dzienne Tryptyk rzymski, 
który to tytuł zaproponował Skwarnicki30. W kolejnych listach Jan 
Paweł II wyraża wdzięczność za podjęty trud i wspólne czytanie pa-
pieskiej poezji. W Liście z 16 listopada 2022 pisze: „Bardzo dziękuję 
za zainteresowanie się moją poezją. Chętnie zobaczę się z Nim, kie-
dy będzie mógł tutaj przyjechać”31. Przy okazji listownych życzeń na 
Boże Narodzenie 2002 Ojciec Święty raz jeszcze dziękuje: „jestem 
wdzięczny za odwiedziny i «poezyjną» pomoc”32. Papież w kolejnym 
roku korespondencji dwukrotnie zwraca uwagę na swój poemat. 19 lu-
tego 2003 przypomina: „«Tryptyk rzymski» zawdzięcza Panu bar-
dzo wiele, poczynając od tytułu. Nie ujrzałby prawdopodobnie światła 
dziennego, gdyby nie Pańskie doświadczenia i wiedza o tym, czym jest 
poezja. Jestem Panu za to bardzo wdzięczny”33. Dwa miesiące później 
z kolei pisze: „«Tryptyk rzymski» rodzi odgłosy. Dziś np. otrzyma-
łem tekst prof. Stefana Sawickiego z KUL-u. Tak więc nasza wspólna 
robota nie poszła na marne. Bogu dzięki!”34. 

29 Jan Paweł II, List z 30 września 2002 r., s. 187–188. 
30 Zob. Jan Paweł II, List z 30 września 2002 r., s. 190. 
31 Jan Paweł II, List z 16 listopada 2002 r., s. 192. 
32 Jan Paweł II, List na Boże Narodzenie 2002 r., s. 193.
33 Jan Paweł II, List z 19 lutego 2003 r., s. 196.
34 Jan Paweł II, List z 22 kwietnia 2003 r., s. 198.



3395Jan Paweł II otwarty na świat literatury

Warto również odnotować, że papież w korespondencji ze Skwar-
nickim odnotowywał zarówno odwiedziny poetów35, jak i ich odejścia. 
Na wieść o śmierci Zbigniewa Herberta prosi o przesłanie do Rzymu 
jego wierszy36. Wspominając dzieło Czesława Miłosza, przypomina 
o swojej z nim korespondencji i jego ortodoksji37. Skwarnicki dodaje, 
że papieski list utorował drogę Miłoszowi na Skałkę38. 

Ostatni list Ojca Świętego do krakowskiego poety został wysłany 
siedemnaście dni przed śmiercią papieża. Jan Paweł II składa wielka-
nocne życzenia, dziękuje za troskę i gratuluje nowych dzieł. Kończy 
łacińskim zwrotem: „Mane nobiscum Domine!”39. 

3. Dialogista

Andrzej Franaszek, charakteryzując bogaty świat Czesława Miło-
sza (zm. 2004), zauważa ze zdumieniem, że ten „nieśmiały chłopczyk, 
który wstydził się w wileńskim sklepie powiedzieć, co chce kupić, 
przeszedł w ciągu dziewięćdziesięciu trzech lat długą drogę, spotyka-
jąc na niej Einsteina i Eliota, Karla Jaspera i Alberta Camusa, Josifa 
Brodskiego i Susan Sontag czy wreszcie Jana Pawła II…”40. Na tę ostat-
nią relację, najbardziej zaskakującą, chciałbym zwrócić uwagę. Jest 
w niej coś zupełnie niewiarygodnego. Poeta u kresu życia przyznaje się 
w liście skierowanym do papieża, że „wiek zmienia perspektywę i kiedy 
byłem młody, zwracanie się przez poetę o błogosławieństwo papieskie 
uchodziło za niestosowność. A to właśnie jest przedmiotem mojej tro-
ski, bo w ciągu ostatnich lat pisałem wiersze z myślą o nieodbieganiu 

35 Jan Paweł II, List z 13 lipca 1986 r., s. 46.
36 Jan Paweł II, List z 14 września 1998 r., s. 156.
37 Jan Paweł II, List z 18 sierpnia 2004 r., s. 210.
38 Jan Paweł II, List z 18 sierpnia 2004 r., s. 210. 
39 Jan Paweł II, List na Wielkanoc 2005 r., s. 213.
40 A. Franaszek, Miłosz. Biografia, Znak, Kraków 2011, s. 9. 



340 5 Przemysław Artemiuk

od katolickiej ortodoksji i nie wiem, jak w rezultacie to wychodziło. 
Proszę więc o słowo potwierdzające moje dążenie do wspólnego nam 
celu. Oby spełniła się obietnica Chrystusa w dzień Zmartwychwstania 
Pańskiego”41. 

Jesienią 1980 poeta otrzymuje Nagrodę Nobla w dziedzinie litera-
tury42. W uzasadnieniu wyróżnienia komitet stwierdza, że „centralnym 
punktem jego dzieła są rozważania nad ludzkością wypędzoną z Raju, 
kondycją człowieka wypędzonego, bytującego poza biblijnym ogrodem 
Eden”43. Zostaje zatem dostrzeżony w twórczości Miłosza wymiar reli-
gijny par excellence. Osobiste zmagania przełożone na strofy, zapisane 
w poetyckich metaforach, ukryte w historiach życia literackich boha-
terów, są znakiem wątpliwości i poszukiwania autora, który przypomi-
na „samotnego Nawigatora, posługującego się jedynie łupinką własnej 
osobowości”44. Miłosz – zauważa kard. S. Wyszyński – „w tej samotnej 
wędrówce przez dzieje niesie siebie, może niekiedy pokaleczony, ale za-
wsze – jako obraz człowieka XX wieku (…). Unosił się nad Laureatem 
– człowiekiem o naturze na wskroś religijnej – Kościół katolicki, któ-
ry imponował swoją olbrzymią budowlą i swoją historią. Pod kopułą 
tej budowli niezmordowany Nawigator przez rodzinną Europę będzie 
przebijał się wytrwale ku idealnej wizji Człowieka wolnego. Docierając 
dziś zda się do jakiegoś kresu, może o sobie powiedzieć, że uratował sie-
bie. Ponosił wprawdzie klęski, syn Ewy, ale zawsze rychło wycofał się ze 
złudy (…). W wysiłku samotnej nawigacji przez dzieje człowiek zwany 
41 A. Franaszek, Miłosz. Biografia, s. 743. 
42 Z tej okazji Jan Paweł II wysyła do Miłosza depeszę następującej treści: „Polecam 

Bogu Pana i jego twórczość, życząc, by wnosiła trwałe wartości w dziedzictwo 
ducha ludzkiego i dobrze przysłużyła się powszechnej sprawie człowieka”; cyt. 
za: „Gazeta Wyborcza”, 19 sierpnia 2004. 

43 „Tygodnik Powszechny” 1/1981. 
44  S. Wyszyński, List Do świadków promocji doktorskiej laureata Nagrody Nobla 

Czesława Miłosza, https://mt514.pl/aktualnosci/takim-widze-laureata-nagro-
dy-nobla/ (dostęp: 20.07.2025).



3415Jan Paweł II otwarty na świat literatury

Czesławem Miłoszem podtrzymywany jest tu wizją Boga Wcielonego, 
która jest w każdym ratowanym z niewoli człowieku”45.

Natychmiast po odebraniu nagrody poeta udaje się do Rzymu na 
prywatną audiencję u Jana Pawła II. Biograf Miłosza nie podaje żad-
nych szczegółów dotyczących spotkania oprócz tej zwięzłej informa-
cji46. A jednak chcielibyśmy wiedzieć, o czym rozmawiali dwaj wielcy 
Polacy? Jakie znaczenie miała dla papieża twórczość noblisty47? Czy 
Jan Paweł II dostrzegł „wieczny moment”48 w poezji Miłosza? 

Pojawiając się w latach osiemdziesiątych na papieskich sympo-
zjach w Castel Gandolfo, Miłosz przekonał się, że papież doskonale 
zna i ceni jego twórczość. W postawie poety Jan Paweł II wyczuwał 
wątpliwości i wahanie. „Robi pan zawsze krok naprzód, stwierdzał pa-
pież, i krok w tył”; „a czy dzisiaj można inaczej pisać poezję religijną?” 
– bronił się pytająco Miłosz. „Wszystkie moje ruchy umysłu – przyzna-
wał poeta – są religijne i w tym sensie moja poezja jest religijna. (…). 
Choć, jeśli chodzi o chrześcijaństwo, jest stale na tak i nie”49. 

Momentem przełomowym w ich relacji staje się rok 1998, w któ-
rym Jan Paweł II pisze List do artystów. Reagując na ten tekst, Miłosz 
45 S. Wyszyński, List Do świadków promocji doktorskiej laureata nagrody Nobla Cze-

sława Miłosza. 
46 A. Franaszek, Miłosz. Biografia, s. 690.
47 Wiemy, że papież ją dobrze znał i na bieżąco śledził poczynania Miłosza. Oto 

świadectwo samego poety: „Wziąłem do serca twoją wiadomość, że jego [Papie-
ża] sekretarz zażądał od Ciebie moich książek – czy mam dodać jakieś dedyka-
cje?”; List Cz. Miłosza do J. Giedroycia z przełomu listopada i grudnia 1978 r., 
Archiwum Instytutu Literackiego.

48 To wyrażenie poety zaczerpnięte z Notatnika: Brzegi Lemanu stało się kluczową 
formułą pracy A. Fiuta, zob. A. Fiut, Moment wieczny. Poezja Czesława Miłosza, 
Wydawnictwo Literackie, Kraków 20112, s. 5–8. 

49 Cz. Miłosz, Rok myśliwego, Znak, Kraków 2001, s. 34; na wymiar religijny, a za-
razem głęboko chrześcijański twórczości Miłosza wskazuje nieustanne zmaganie 
się ze złem, obecne na kartach jego poezji; zob. Ł. Tischner, Sekrety manichej-
skich trucizn. Miłosz wobec zła, Znak, Kraków 2001. 



342 5 Przemysław Artemiuk

ukazuje jednoznacznie nowe podejście do samego papieża. Wraz 
z upływem lat docenia w Janie Pawle II postawę obrony katolickiej 
ortodoksji oraz jego przenikliwą diagnozę świata. „List, przyznaje no-
blista, jest wydarzeniem niespotykanym, cudownym, zachwycającym. 
Na końcu stulecia przeraźliwych wojen i zbrodni, a zarazem kolejnych 
przewartościowań w sztuce, naznaczonych bezustannym poszukiwa-
niem nowego, rozlega się głos mądry i spokojny, przypominający nam 
wszystkim, co było celem i powołaniem sztuki od zawsze”50. Papież 
kieruje list do wszystkich, którzy z pasją i poświęceniem poszukują no-
wych „epifanii piękna”. Charakteryzując artystę podkreśla, że „tworząc 
dzieło, (…) wyraża (…) samego siebie do tego stopnia, że jego twór-
czość stanowi szczególne odzwierciedlenie jego istoty – tego, kim jest 
i jaki jest. Znajdujemy na to niezliczone dowody w dziejach ludzkości. 
Artysta bowiem, kiedy tworzy, nie tylko powołuje do życia dzieło, ale 
poprzez to dzieło jakoś także objawia swoją osobowość. Odnajduje 
w sztuce nowy wymiar i niezwykły środek wyrażania swojego rozwo-
ju duchowego. Poprzez swoje dzieła artysta rozmawia i porozumiewa 
się z innymi. Tak więc historia sztuki nie jest tylko historią dzieł, ale 
również ludzi. Dzieła sztuki mówią o twórcach, pozwalają poznać ich 
wnętrze i ukazują szczególny wkład każdego z nich w dzieje kultury”51. 
Miłosza szczególnie uderzają słowa papieża o związku świata sztuki 
i świata wiary. „Sztuka bowiem, zauważa papież, jeżeli jest autentycz-
na, choć niekoniecznie wyraża się w formach typowo religijnych, za-
chowuje więź wewnętrznego pokrewieństwa ze światem wiary, tak że 
nawet w sytuacji głębokiego rozłamu między kulturą a Kościołem wła-
śnie sztuka pozostaje swego rodzaju pomostem prowadzącym do do-
świadczenia religijnego. Jako poszukiwanie prawdy, owoc wyobraźni 

50 Cz. Miłosz, List i jego odbiorcy, w: tenże, O podróżach w czasie, Znak, Kraków 
2010, s. 142. 

51  Jan Paweł II, List do artystów, TUM, Wrocław 2005, nr 2. 



3435Jan Paweł II otwarty na świat literatury

wykraczającej poza codzienność, sztuka jest ze swej natury swoistym 
wezwaniem do otwarcia się na Tajemnicę. Nawet wówczas, gdy artysta 
zanurza się w najmroczniejszych otchłaniach duszy lub opisuje najbar-
dziej wstrząsające przejawy zła, staje się w pewien sposób wyrazicie-
lem powszechnego oczekiwania na odkupienie”52. Pod wpływem pa-
pieskiego listu poeta przyznaje, że sztuka otwarcie chrześcijańska jest 
dzisiaj rzadkim zjawiskiem, a głęboki rozłam pomiędzy kulturą a Ko-
ściołem faktycznie istnieje. I chociaż „Jezus Chrystus objawia w pełni 
człowieka samemu sobie”53, to jednak „my, artyści, prosząc o dar wiary, 
czujemy jednak ten grymas, tę maskę, która przyrosła nam do twarzy. 
Jak się jej pozbyć?”54. Zdarcie maski to dla Miłosza synonim nawróce-
nia, które wymaga zgięcia karku i pokory. Trudno przychodzi, o czym 
doskonale wie i poeta, przyznając się w liście. 

W rok 2000 ukazuje się tom poezji Miłosza To, w którym znajdu-
jemy drugi, po Liście, bardzo osobisty papieski akcent. Jest nim wiersz 
Oda na osiemdziesiąte urodziny Jana Pawła II. Utwór ten – przyznaje 
poeta w rozmowie z Krzysztofem Myszkowskim – wynika „z mojego 
bardzo osobistego stosunku do tej postaci. W tej odzie powiedziałem 
o zależności myśli papieża od polskiego romantyzmu, przede wszyst-
kim od Norwida. Dla mnie to jest wewnętrzna sprzeczność, bo mia-
łem sceptyczny sąd co do ducha romantyzmu polskiego, natomiast tu-
taj chwalę tego człowieka, który jest dzieckiem romantyzmu polskiego 
i prawdopodobnie zaczarował Polaków na następne sto lat w roman-
tyzmie historiozoficznym (…) tę odę można interpretować tak, że jest 
to uznanie wielkiego polskiego romantyzmu, mimo że czuje się w niej 
wątpliwości sceptyka”55. Wiersz zwraca uwagę na papieski fenomen: 
„Cudzoziemcy nie zgadli, skąd ukryta siła/U kleryka z Wadowic”; „Że 
52 Jan Paweł II, List do artystów, nr 10. 
53 Jan Paweł II, List do artystów, nr 14. 
54 Cz. Miłosz, List i jego odbiorcy, s. 94.
55 Rozmowa z Krzysztofem Myszkowskim, „Kwartalnik Artystyczny” 3/2000. 



344 5 Przemysław Artemiuk

wielbią Ciebie młodzi z niewierzących krajów/Gromadzą się na pla-
cach głowa przy głowie/czekając na nowinę sprzed lat dwóch tysięcy”; 
poeta widzi w Janie Pawle II świadka i proroka: „uczyłeś nadziei”, „Że 
tak będzie, wiedziałeś”, „Twój znak sprzeciwu podobny do cudu”; wie 
również „co może jeden człowiek i jak działa świętość”56.

Rok później przychodzi czas na Traktat teologiczny. Poecie, za-
uważa A. Franaszek, „nie zależało już na urodzie wiersza, chciał mó-
wić najprościej, jak najbardziej komunikatywnie, niewiele też mając 
czasu, szedł na skróty do celu, a za cel najważniejszy stawiał przecież 
zbawienie”57. Krakowski biograf podkreśla, że traktat jest zwieńcze-
niem „religijnego nurtu, który płynął twórczością Miłosza przez ostat-
nie trzydzieści lat, i zbiera podejmowane wcześniej wątki: niezgody 
na świat antysensu; poety, który czuł rozziew między sobą a swymi 
współwyznawcami kultywującymi religię narodową; wiary, która nie 
jest spokojem, lecz ciągłym zwątpieniem; ucieczki przed suchością 
teologii, ale też przed «szczebiotaniem o słodkim dzieciątku Jezus na 
sianku»”58. Traktat, zgodnie z zamysłem autora, stał się pomocą dla 
wierzących, borykających się z wiarą i niewiarą równocześnie59. Dla 
samego Miłosza zaś, zauważa Ireneusz Kania, wyrazem, że „ostatnim 
schronieniem jest wiara – idealizowanych przezeń – prostaczków: ka-
dziła, litanie, pieśni, ludowe rozmodlenie pod posążkiem Matki Bo-
skiej. (…). Ta dziecinna wiara jest kapitulacją mędrca wobec centralnej 
dlań teologicznej kwestii unde malum? (…). Ale ta kapitulacja jest też 
może największym triumfem mędrca – zwycięstwem nad lucyferyczną 
pychą lichego, oskorupiałego «ja» jednostkowego”60. 

56 Cz. Miłosz, Wiersze wszystkie, s. 1179–1180.
57 A. Franaszek, Miłosz. Biografia, s. 740. 
58 A. Franaszek, Miłosz. Biografia, s. 740. 
59 J. Błoński, Duch religijny i miłość rzeczy, „Tygodnik Powszechny” 47/2001. 
60 I. Kania, Największy tryumf mędrca, „Tygodnik Powszechny” 47/2001.



3455Jan Paweł II otwarty na świat literatury

U kresu życia poeta nie wstydzi się wyznawać wiarę. Zwracając się 
ku Kościołowi, w osobie Jana Pawła II widzi „skałę, na której mogą 
schronić się czyści. A zewsząd napiera ludzkość grzeszna, moralnie po-
dejrzana, szalona, kręcąca biodrami w takt beatu, wystawiona na bred-
nie, zbrodnię i telewizję”61. W roku 2000, śledząc papieską pielgrzym-
kę do Ziemi Świętej, wzruszony modlitwą pod Ścianą Płaczu dzwoni 
do Marka Skwarnickiego, mówiąc z przekonaniem: „on w chwilę po 
swojej śmierci będzie już kanonizowany”62.

Aż wreszcie przychodzi rok 2004 i niezwykły list-prośba z 2 kwiet-
nia. Poeta prosi Jana Pawła II o błogosławieństwo i słowo potwier-
dzające, że zmierza drogą ku zbawieniu. Odpowiedź przychodzi trzy 
tygodnie później. „Szanowny i Drogi Panie, pisze papież, List Pański 
z 2 kwietnia br. przeczytałem z wielkim wzruszeniem – raczej czyta-
łem go kilka razy. W tych niewielu bowiem słowach zawarta jest boga-
ta i wieloraka treść. Pisze Pan, że przedmiotem Jego troski było «nie-
odbiegania od katolickiej ortodoksji» w Pańskiej twórczości. Jestem 
przekonany, że takie nastawienie Poety jest decydujące. W tym sensie 
cieszę się, że mogę potwierdzić Pańskie słowa o «dążeniu do wspól-
nego nam celu». Życzę również z całego serca, by w nas wszystkich, 
w życiu tak Pańskim, jak i moim, spełniła się ta największa obietnica, 
jaką dał całej ludzkości Chrystus przez swoje Zmartwychwstanie. Ży-
czę Panu w życiu i twórczości błogosławieństwa Bożego”63. 

Poeta zmarł w Krakowie 14 sierpnia 2004 o godzinie 11.10. W te-
legramie nadesłanym z okazji pogrzebu papież zacytował powyższe 
słowa. Odczytano je podczas mszy św. w kościele Mariackim 27 sierp-
nia 2004 roku. 

61 Cz. Miłosz, Rok myśliwego, s. 38. 
62 M. Skwarnicki, Mój Miłosz, Biały Kruk, Kraków 2004, s. 181. 
63 A. Franaszek, Miłosz. Biografia, s. 743. 



346 5 Przemysław Artemiuk

Podsumowanie

 Celem artykułu było przeanalizowanie relacji Jana Pawła II do li-
teratury. W części pierwszej ukazałem papieża jako twórcę, pracujące-
go nad poetyckim słowem. Część drugą poświęciłem listom do Mar-
ka Skwarnickiego, przedstawiając Ojca Świętego jako epistolografa. 
W części trzeciej zająłem się jego relacją z Czesławem Miłoszem, pre-
zentując papieża jako dialogistę. Zamykając przeprowadzone analizy, 
formułuję następujące wnioski. 

Po pierwsze, twórczość poetycka, obok działalności naukowej, 
zwłaszcza filozoficznej, była dla Jana Pawła II jedną z wielu dróg, na 
których poznawał i zgłębiał rzeczywistość, a także własną drogę ka-
płańską. 

Po drugie, tworząc poezję i dramaty, Jan Paweł II przez całe uważ-
nie śledził współczesną literaturę. Z uwagą odnotowywał pojawiające 
się nowości. Dzielił się swoimi spostrzeżeniami, wymieniał uwagi i gra-
tulował twórcom, czego świadectwem jest korespondencja z Markiem 
Skwarnickim. Papież zachowuje w niej osobisty ton, odnosząc się do 
poezji krakowskiego twórcy, a także prosząc o pomoc i konsultacje. 

Po trzecie, Jan Paweł II i Czesław Miłosz to dwaj intelektualni 
„giganci” dwudziestego i początku dwudziestego pierwszego wieku. 
Ukazując dzieje ich relacji, świadomie zaakcentowałem pewną niesy-
metryczność wzajemnego zaangażowania. Miłosz przechodząc „in-
telektualnie przez wszystkie piekła i niektóre raje XX wieku”64, na 
koniec pragnie „jedynie światła”65, które z życia zostaje. Jest ono syno-
nimem poznania, pokoju wewnętrznego, wreszcie zbawienia. Papież 
doskonale rozumie poetę. Przez lata bowiem dyskretnie towarzyszył 
jego osobie, zaznajamiając się z twórczością rodaka.
64 M. Janion, Kroński – Miłosz. Epizod z dziejów myśli i poezji, cyt. za: A. Franaszek, 

Miłosz. Biografia, s. 9.  
65 Cz. Miłosz, Wiersze, t. II, Znak, Kraków 2002, s. 162. 



3475Jan Paweł II otwarty na świat literatury

Jan Paweł II otwarty na świat literatury 
Abstrakt 
Celem artykułu jest analiza relacji Jana Pawła II do literatury. W części pierw-
szej papież został ukazany jako twórca pracujący nad poetyckim słowem. Część 
drugą poświęcono listom Jana Pawła II do Marka Skwarnickiego, przedstawia-
jąc Ojca Świętego jako epistolografa. W części trzeciej przedstawiono jego rela-
cję z Czesławem Miłoszem, prezentując papieża jako dialogistę. Wnioski z prze-
prowadzonych analiz są następujące. Twórczość poetycka, obok działalności 
naukowej, zwłaszcza filozoficznej, była dla Jana Pawła II jedną z wielu dróg, 
na których poznawał i zgłębiał rzeczywistość, a także własną drogę kapłańską. 
Tworząc poezję i dramaty, Jan Paweł II przez całe uważnie śledził współczesną 
literaturę. Z uwagą odnotowywał pojawiające się nowości. Dzielił się swoimi 
spostrzeżeniami, wymieniał uwagi i gratulował twórcom, czego świadectwem 
jest korespondencja z Markiem Skwarnickim. Z kolei Jan Paweł II i Czesław 
Miłosz to dwaj intelektualni „giganci” dwudziestego i początku dwudziestego 
pierwszego wieku. Miłosz przechodząc przez dramatyczne dzieje XX wieku, na 
koniec zbliża się do Boga, którego nazywa światłem. Papież doskonale rozumie 
poetę. Przez lata bowiem dyskretnie towarzyszył jego osobie, zaznajamiając się 
z twórczością rodaka.

Słowa kluczowe: Karol Wojtyła, Jan Paweł II, literatura, poezja, twórczość, li-
sty, dialog, Marek Skwarnicki, Czesław Miłosz 

John Paul II’s Openness to the World of Literature 
Abstract
The aim of this article is to analyze John Paul II’s relationship with literature. In 
the first part, the Pope is presented as a creator, working on the poetic word. The 
second part is devoted to John Paul II’s letters to Marek Skwarnicki, presenting 
the Holy Father as an epistolographer. The third part examines his relationship 
with Czesław Miłosz, presenting the Pope as a dialogist. The conclusions 
from the analyses are as follows: For John Paul II, poetic creativity, alongside 



348 5 Przemysław Artemiuk

his scholarly work, especially his philosophical one, was one of many paths 
through which he learned and explored reality, as well as his own priestly path. 
While creating poetry and drama, John Paul II closely followed contemporary 
literature throughout his life. He carefully noted emerging novelties. He shared 
his observations, exchanged comments, and congratulated authors, as evidenced 
by his correspondence with Marek Skwarnicki. John Paul II and Czesław Miłosz 
are two intellectual “giants” of the twentieth and early twenty-first centuries. 
Miłosz, traversing the dramatic events of the 20th century, ultimately draws 
closer to God, whom he calls light. The Pope understands the poet perfectly. For 
years, he discreetly accompanied him, becoming familiar with his compatriot’s 
work.

Keywords: Karol Wojtyła, John Paul II, literature, poetry, works, letters, 
dialogue, Marek Skwarnicki, Czesław Miłosz

Bibliografia
Błoński J., Duch religijny i miłość rzeczy, „Tygodnik Powszechny” 47/2001. 
Fiut A., Moment wieczny. Poezja Czesława Miłosza, Wydawnictwo Literackie, Kra-

ków 20112.  
Fiut A., Moi poeci,  Wydawnictwo Literackie, Kraków 2025. 
Franaszek A., Miłosz. Biografia, Znak, Kraków 2011. 
Jan Paweł II, List do artystów, TUM, Wrocław 2005. 
Jan Paweł II, Pozdrawiam i błogosławię. Listy prywatne papieża do druku podał i ko-

mentarzem opatrzył Marek Skwarnicki, Świat Książki, Warszawa 2005. 
Kania I., Największy tryumf mędrca, „Tygodnik Powszechny” 47/2001.
List Cz. Miłosza do J. Giedroycia z przełomu listopada i grudnia 1978 r., Archiwum 

Instytutu Literackiego. 
Miłosz Cz., Rok myśliwego, Znak, Kraków 2001.
Miłosz Cz., Wiersze, t. II, Znak, Kraków 2002. 
Miłosz Cz., O podróżach w czasie, Znak, Kraków 2010. 
Seul A., Literatura piękna jako tworzywo homilii i przemówień Jana Pawła II wygło-

szonych w Polsce w latach 1991–2002, „Język – Szkoła – Religia” 2011, nr 6, 
s. 346–364. 



3495Jan Paweł II otwarty na świat literatury

Skwarnicki M., Mój Miłosz, Biały Kruk, Kraków 2004. 
Tischner Ł., Sekrety manichejskich trucizn. Miłosz wobec zła, Znak, Kraków 2001. 
Wojtyła K. /Jan Paweł II, Poezje, dramaty, szkice. Tryptyk rzymski, Znak, Kraków 

2004.
Wyszyński S., List Do świadków promocji doktorskiej laureata Nagrody Nobla Czesła-

wa Miłosza, https://mt514.pl/aktualnosci/takim-widze-laureata-nagrody-
-nobla/ (dostęp: 20.07.2025).

Nota biograficzna

Przemysław Artemiuk – dr hab., prof. uczelni, teolog fundamentalny, ad-
iunkt na Wydziale Teologicznym UKSW, wykładowca w Wyższym Semina-
rium Duchownym w Łomży oraz przewodniczący Stowarzyszenia Teologów 
Fundamentalnych w Polsce. Prezbiter diecezji łomżyńskiej.





5
Łukasz Piórkowski 
ORCID: 0009-0004-7162-0802 
Muzeum Dom Rodzinny Ojca Świętego Jana Pawła II w Wadowicach

Jan Paweł II otwarty na świat artystów: 
w stronę rekapitulacji myślenia Jana Pawła II o kulturze 
i chrześcijańskich inspiracjach dla sztuki

W trakcie rozważań na temat postawy otwartości Jana Pawła II 
wobec środowiska twórców oraz artystów trudno nie być za-
kłopotanym. Nasuwa się bowiem ogromne bogactwo aspek-

tów długiej i bardzo prężnej jego posługi w Kościele polskim i po-
wszechnym. Każda próba pełnej charakterystyki oddziaływania Jana 
Pawła II w tym obszarze jest z góry skazana na ułomność i niepewność. 
Najczęściej wybiera się jeden z aspektów działalności i on staje się przed-
miotem spostrzeżeń lub szerszego opracowania. Fragmentaryczność 
pozwala wprawdzie na głębszą analizę wybranego tematu, ale niejedno-
krotnie pozostawia pewien niedosyt, ponieważ należałoby naświetlić 
omawiane zagadnienie z uwzględnieniem jeszcze innych wymiarów. 

Każdy z poszczególnych aspektów – pasterskich, religijnych, dok-
trynalnych, kulturowych, społecznych – wieloletniego nauczania 
i posługi precyzyjnie uwypukla wielkość Jana Pawła II. Niemniej uj-



352 5 Łukasz Piórkowski

mująca niezwykłość tego papieża jawi się najwyraźniej wówczas, gdy 
spoglądamy na całokształt jego dokonań, czyli dostrzegamy ogromne 
bogactwo, uderzającą harmonię i spójność różnorodnych wymiarów, 
z których złożona jest imponująca mozaika jego nadzwyczajnej osobo-
wości. Nietrudno dostrzec, że można go postrzegać z bardzo różnych 
punktów widzenia jako pasterza, teologa, humanistę, społecznika, ar-
tystę, człowieka nauki, widzialną głowę Kościoła rzymskokatolickiego, 
męża stanu; że zwracał się do wszystkich ludzi, katolików, chrześcijan 
innych wyznań, przedstawicieli różnych religii, niewierzących i po-
szukujących, ludzi nauki, polityków, artystów, robotników, młodzieży 
oraz dzieci: że jego nauczanie dotyczyło wielkich problemów ludzkie-
go życia indywidualnego, społecznego, godności osoby ludzkiej, relacji 
z Bogiem, niezbywalnych praw, nauki, wychowania, medycyny, życia 
ludzkiego, historii kultury, globalizacji, wizji Europy1. 

Wszystkie te zagadnienia ujmował w ich wzajemnym powiązaniu 
i w szerokim kontekście transcendentnego wymiaru ludzkiej egzy-
stencji. Ponadto należy zauważyć głęboką koherencję w całości jego 
wielowymiarowego nauczania w perspektywie zgodności rozumu 
i wiary. U jej podstaw leży solidnie pogłębiona wizja życia ludzkiego, 
jego celu, prawdziwy i ubogacający humanizm chrześcijański. Rzuca 
się w oczy spójność nauczania z jego życiem osobistym, z całą szero-
ką aktywnością, do tego stopnia, że nikt nie mógł wątpić, iż w to, co 
głosił, sam dogłębnie wierzył i tym naprawdę żył na co dzień. To in-
tegralne spojrzenie na osobowość Jana Pawła II jest niezwykle fascy-
nujące. Harmonijna całość czyni go niezmiernie wiarygodnym świad-
kiem Chrystusa, czyni go arcyciekawym i pociągającym przykładem 
człowieka autentycznego dialogu, zaangażowanego w rozwój kultury 
i sztuki. Nic dziwnego, że dla bardzo wielu osób, szczególnie artystów 

1 Por. G. Weigel, Świadek nadziei. Biografia papieża Jana Pawła II, Wydawnictwo 
W drodze, Poznań 2024, s. 6.



3535Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

oraz twórców, kontakt z Janem Pawłem II stał się niezapomnianym 
przeżyciem2.

Na wstępie spróbujmy wskazać kilka elementów dynamizujących 
jego postawę „otwartości”, które Jan Paweł II wyniósł z kontaktów ze 
środowiskiem artystycznym. Przede wszystkim Papież był „otwarty” 
na wszystkich: na Żydów, protestantów, prawosławnych, na ludzi na-
leżących praktycznie do wszystkich religii, a także na niewierzących3. 
Rozmawiał z przedstawicielami nauki, polityki, dziećmi i młodzie-
żą, z robotnikami, z chorymi. Nie istnieje kategoria ludzi, z którą by 
Jan Paweł II nie rozmawiał4. Czuł potrzebę rozmowy nawet z ludź-
mi, którzy jawnie nienawidzili Kościoła. Pierwszym więc elementem 
jego „otwartości” była rozmowa ze wszystkimi. Drugim zaś szacunek. 
Szacunek wobec innych był dla niego elementem ogromnej wagi, po-
nieważ umiał docenić w drugim człowieku wartości jego kultury, jego 
religii. Papież Polak miał bardzo wysokie pojęcie godności każdej oso-
by ludzkiej. Toteż odnosił się do każdego człowieka z wielkim szacun-
kiem. Trzecim elementem kształtującym jego otwartą postawę była 
świadomość własnej tożsamości. Wobec wszystkich dawał świadectwo 
swojej wiary. Nie starał się nigdy zaciemniać lub osłabiać czy naginać 
własnych przekonań, by się podobać lub zyskać publiczny aplauz, lecz 
wobec wszystkich wyrażał katolickie Credo w sposób jasny. Czwartym 
elementem „otwartości” jest koherencja, spójność. Jakże często spoty-
kamy wśród osób publicznych, przemawiających do nas, brak spójno-
ści i zgodności, spotykamy sprzeczności oraz zajmowanie stanowiska, 
zależnie od okoliczności. Jan Paweł II zawsze był koherentny i to na 

2 B. Leconte, Pasterz, Wydawnictwo Znak, Kraków 2006, s. 10.
3 Zob. P. Borto, Ekumeniczny wymiar pontyfikatu Jana Pawła II, w: Pontyfikat 

odnowy. Jak Jan Paweł II zmieniał Kościół, D. Wasek, M. Gilski, Ł. Piórkowski 
(red.), Wydawnictwo «scriptum», Kraków – Wadowice 2024, s. 291–322.

4 Zob W.P. Grygiel, W poszukiwaniu „nowego” Akwinaty: Jan Paweł II a relacje 
pomiędzy nauką i wiarą, w: Pontyfikat odnowy…, s. 391–424. 



354 5 Łukasz Piórkowski

przestrzeni całego swojego posługiwania5. Piątym elementem, który 
czynił go osobą rzeczywiście otwartą i wiarygodną, była zbieżność 
jego nauczania z własnym życiem. Nikt nie miał wątpliwości, że to, co 
głosił, było właśnie tym, w co głęboko wierzył i czym żył na co dzień6. 
Doprawdy ciężko w dzisiejszych czasach znaleźć drugi podobny przy-
kład autentycznej bliskości, dialogu oraz niepozorowanej „otwarto-
ści”, które prowadzą do zbliżenia, do szczerego szukania prawdy, a nie 
do relatywizowania jej7. 

Ten kontekst dobrze uwypukla, jak doniosłym obrońcą człowieka 
i jego kultury był św. Jan Paweł II. Jego dialog ze środowiskiem arty-
stycznym wskazuje na jedno. Osoba ludzka posiada najwyższą god-
ność i wartość na wszystkich etapach jej życia. Głęboki humanizm Jana 
Pawła II był podyktowany bezgraniczną miłością do Boga i do czło-
wieka. Kierowany tą miłością Jan Paweł II szukał człowieka na wszyst-
kich drogach życia8. Dlatego Papież od początku swojego pontyfikatu 
zwracał szczególną uwagę na kulturę człowieka rozumianą jako jego 
najwłaściwszy sposób istnienia9. Badając dziedzictwo Jana Pawła II, 

5 Zob. D. Żukowska-Gardzińska, O przywództwie Jana Pawła II, w: Święty Jan 
Paweł II i Robert Schuman. Patroni zjednoczonej Europy, T. Graff (red.), Uni-
wersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie. Wydawnictwo Naukowe, Kraków 
2024, s. 208–209.

6 D. Żukowska-Gardzińska, O przywództwie Jana Pawła II, s. 217–222.
7 Por. G. Weigel, Kres i początek. Papież Jan Paweł II – zwycięstwo wolności, ostatnie 

lata , dziedzictwo, Wydawnictwo Znak, Kraków 2012, s. 8–11; M. Burghardt, 
Wadowickie korzenie Karola Wojtyły, Wadowickie Centrum Kultury, Wadowice 
2013, s. 211–243. 

8 Por. R. Skrzypczak, Personalista na Soborze. Karol Wojtyła klucz do odczytania 
i realizacji Vaticanum II, w: Karol Wojtyła – Jan Paweł II człowiek Soboru Wa-
tykańskiego II, M. Białkowski (red.), Jagielloński Instytut Wydawniczy, Toruń 
2023, s. 84–92. 

9 Por. Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów. Do tych, 
którzy z pasji i poświęceniem poszukują nowych „epifanii” Piękna aby podarować je 
światu w twórczości artystycznej,  Wydawnictwo TUM, Poznań 2005, nr 3.



3555Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

mamy okazję przekonać się, że papież był głęboko zakorzeniony we 
własnej polskiej kulturze i z niej wciąż czerpał to, co było najszlachet-
niejsze i najwartościowsze. W tym znaczeniu można powiedzieć, że 
jedynie będąc głęboko zakorzenionym we własnej kulturze, moż-
na w prawdzie spotkać inne kultury. Jedynie żyjąc z własnej kultury, 
można zrealizować własne człowieczeństwo, które zawsze wyraża się 
w sposobie myślenia i w języku jakiejś specyficznej kultury. 

Papież Polak w swoim historycznym przemówieniu w paryskiej sie-
dzibie UNESCO, 2 czerwca 1980 roku, powiedział: „Człowiek żyje 
prawdziwie ludzkim życiem dzięki kulturze”. Zakończył natomiast to 
przemówienie fundamentalnym stwierdzeniem: „Przyszłość człowieka 
zależy od kultury”10. W obliczu moralnego kryzysu, w czasach rela-
tywizacji systemów wartości, w momencie, w którym życie współcze-
snych ludzi komplikuje się ze względu na niespotykany nigdy wcześniej 
dynamiczny rozwój technologii komunikacyjnych, kontaktów między-
kulturowych, oraz postępującą transformację i globalizację, niezwykle 
ważny i aktualny pozostaje głos Jana Pawła II. W kulturze, w działal-
ności artystycznej – budowanych na fundamencie Ewangelii i wartości 
piękna, dobra oraz prawdy – widział sposób na rozwój współczesnego 
świata i nowoczesnego społeczeństwa. Wskazując na nauczanie Kościo-
ła, głoszona przez niego idea cywilizacji miłości i dialogu była wyrazem 
troski o dobro człowieka i jego odpowiedzialności za świat11. 

Celem artykułu jest odpowiedź na pytania: jak przedstawiają się 
przeobrażenia współczesnej kultury? Czy nauczanie Jana Pawła II na 
temat kultury czy sztuki, uwzględniające kontekst aktualnych prze-
mian, stanowi przesłanie na współczesne czasy? Czy istnieje jakaś 
wartość, która byłaby w stanie zapewnić współczesnemu człowiekowi 
10  Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury (Przemówienie w UNESCO, Paryż 

02.06.1980 r.), w: Jan Paweł II. Dzieła zebrane, tom X, Wydawnictwo M, Kra-
ków 2008, nr 23.

11 Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 4.



356 5 Łukasz Piórkowski

poczucie bezpieczeństwa, nadać sens jego życiu, nie ograniczając przy 
tym twórczej wolności i samorealizacji? Takie sformułowanie celów 
wynika również z osobistych poszukiwań autora, który od kilku lat 
podejmuje zaangażowanie w przestrzeń działalności kulturalnej i arty-
stycznej, pracując w państwowej instytucji kultury, jaką jest Muzeum 
Dom Rodzinny Ojca Św. Jana Pawła II w Wadowicach. Wskazane 
źródła osobistych doświadczeń autora stanowią istotną motywację 
dla podjętych poszukiwań ku temu, by współcześnie formułowana 
koncepcja i konkretna działalność kulturalna były jak najbardziej ade-
kwatne wobec problemów sygnalizowanych i przeżywanych przez 
współczesnego człowieka. 

Materiał źródłowy dla niniejszego artykuły stanowią: nauczanie 
Soboru Watykańskiego II oraz jego kontynuacja i rozwinięcie w poso-
borowym nauczaniu papieskim, ze szczególnym uwzględnieniem my-
śli Jana Pawła II. Autor – świadomy ogromnego treściowo bogactwa 
doktryny Magisterium i nauczania Jana Pawła II – ograniczył się do 
najważniejszych dokumentów, istotnych z punktu widzenia przyję-
tych celów badań.

1. Kryzys współczesnej kultury
Kultura towarzyszy człowiekowi od zarania dziejów. Jest z człowie-

kiem nierozłącznie związana, tworzenie jej bez odnoszenia do czło-
wieka, jego świata zewnętrznego i wewnętrznego, byłoby nonsensem. 
Kultura charakteryzuje człowieka i wyodrębnia go spośród wszyst-
kich innych istot12. Człowiek jako jedyny spośród bytów stworzonych 
kształtuje kulturę, tworzy ją, równocześnie ją przyjmuje jako dziedzic-
two wysiłków ducha ludzkiego na przestrzeni wieków13. Kultura daje 
12 Por. Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury…, nr 8.
13 Por. E. Baldwin, B. Longhurst, S. Mccracken, M. Ogbarn, G. Smith, Wstęp do 

kulturoznawstwa, Wydawnictwo Zysk i S-ka, Poznań 2007, s. 5. 



3575Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

konkretnemu człowiekowi możliwość osiągnięcia takiego stopnia roz-
woju i poznania, jakiego nie mógłby zrealizować zdany tylko na wła-
sne siły14. Obecnie jesteśmy świadkami nowej wrażliwości na kulturę, 
rozwój kultury jest jedną z najbardziej zadziwiających ewolucji naszych 
czasów. Nigdy przedtem fakt kulturowy nie ujawnił się z taką mocą 
w życiu jednostek i społeczności ludzkich. Mówi się o nabieraniu świa-
domości kulturowej, która budzi wiele nadziei, ale zarazem zwiastuje 
nowy niepokój15. Mimo że kultura jako rzeczywistość istnieje od mo-
mentu pojawienia się homo sapiens, i to ona właśnie uczyniła z nas istoty 
prawdziwie ludzkie, zainteresowanie ludzi współczesnych faktem kul-
turowym to w historii postawa stosunkowo nowa16. Kultura postrzega-
na jest dziś jako rzeczywistość antropologiczna, bowiem odsłania nam 
charakterystyczne cechy zbiorowości, a zarazem jej mentalność, styl 
życia i właściwy dla niej sposób humanizowania swego środowiska17. 
Wzrost znaczenia kultury jest zapowiedzią przyszłości, bardziej ludz-
kiej i dialogicznej, odnoszącej się z większym szacunkiem do twórczych 
wartości ludzkiego ducha. Rozwijanie kultury poszczególnych jedno-
stek i obrona tożsamości kulturowej stają się największymi wyzwania-
mi dla naszego zbiorowego zaangażowania. Otwiera się tutaj ogromne 
pole odpowiedzialności dla artystów oraz instytucji kultury.

W różnych dziedzinach życia ludzkiego i środowiskach stawia się 
pytanie o własną tożsamość kulturową w świecie. Jak pozostać sobą, jak 
zachować swoją godność i wolność, gdy teraźniejszość jest zagrożona, 
a przyszłość trzeba dopiero tworzyć? Wszystkie społeczności ludzkie 
muszą raz jeszcze określić swoje istotne cechy w zmieniającym się wciąż 

14 Por. H. Carrier, Ewangelia i kultura. Od Leona XIII do Jana Pawła II, Wydawnic-
two Pallottinum, Rzym-Warszawa 1990, s. 12.

15 P. Boski, Kulturowe ramy zachowań społecznych, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2009, s. 22.

16 P. Boski, Kulturowe ramy zachowań społecznych, s. 12.
17 H. Carrier, Ewangelia i kultura. Od Leona XIII do Jana Pawła II, s. 17. 



358 5 Łukasz Piórkowski

kontekście społeczno-kulturowym. Potwierdzenie własnej tożsamości 
kulturowej pociąga za sobą konieczność dialogu między kulturami, 
ponieważ żadna grupa ludzka nie może żyć w oderwaniu od pozosta-
łych. Przemiana kulturowa, którą przeżywamy, jest tak radykalna i tak 
powszechna, że jawi się jako jedna z największych w historii ludzkości. 
Można zatem powiedzieć, że wkraczamy w epokę kultury18. Kultura 
nie jest już rozumiana tylko jako udoskonalenie ducha człowieka, ale 
jawi się jako troska o każdego człowieka w jego integralności oraz jako 
program globalnych działań dla uznania, obrony i osiągnięcia uniwer-
salnych praw osoby ludzkiej19. Rozwijanie kultury duchowej oraz mate-
rialnej, która służy współczesnemu człowiekowi, staje się największym 
wyzwaniem dla naszego zbiorowego zaangażowania20. 

Niełatwo jest przedstawić w sposób syntetyczny różnorakie przy-
czyny, które od połowy XX wieku, w coraz szybszym tempie, zaczęły 
kształtować nowy typ społeczeństwa, zupełnie innego od tego z po-
przedniego stulecia. Niemniej należy teraz zapytać: jaka jest współcze-
sna kultura, w której człowiekowi przyszło żyć? Czy człowiek rzeczy-
wiście może w niej rozwijać swoje człowieczeństwo i zrozumieć sens 
swego istnienia? 

Papież Jan Paweł II wskazuje, iż we współczesnej kulturze człowiek 
znajduje się na rozdrożu. Z jednej strony czuje się wezwany i przy-
gotowany do tego, aby tworzył, czynił sobie ziemię poddaną i przez 
to się rozwijał. Niewątpliwie wypełnienie tego zadania było w ciągu 
wieków i jest nadal motorem postępu w wielu dziedzinach ludzkiego 

18 Por. T. Borutka, Nauczanie Jana Pawła II i jego rola w procesie integracji euro-
pejskiej, w: Święty Jan Paweł II i Robert Szuman. Patroni zjednoczonej Europy, 
T. Graff (red.), Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie. Wydawnictwo 
Naukowe, Kraków 2024, s. 180–182. 

19 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, Wydawnictwo Św. 
Stanisława, Kraków 2007, s. 14. 

20 Por. A. Zwoliński, Człowiek jako plan, „Społeczeństwo” 2018, nr 1, s. 91. 



3595Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

życia21. Z drugiej jednak strony człowiek doznaje lęku, bo jak nigdy 
przedtem doświadcza również, że owoce jego twórczego wysiłku mogą 
zostać skierowane przeciwko niemu. Człowiek doświadcza w sobie 
i w świecie wielu sprzeczności22. Pośród tych sprzeczności życia szuka 
swego prawdziwego sensu, nieraz po omacku i w bólu stawiając sobie 
pytania: czy życie ma sens? Ku czemu ono zmierza?23 W encyklice 
Fides et ratio papież Jan Paweł II stwierdza, że „jednym z najbardziej 
znamiennych aspektów naszej kondycji jest kryzys sensu. Powstał on 
z powodu istnienia tak wielu perspektyw poznawczych, przez które 
można patrzeć na świat, że mamy do czynienia z coraz powszechniej-
szym zjawiskiem fragmentarycznej wiedzy. Właśnie to sprawia, że tak 
trudne, a często daremne jest poszukiwanie sensu” (FR 81).

Spróbujmy scharakteryzować wizję współczesnej kultury i jej 
kryzysu, jaką kreśli papież. Według Jana Pawła II problem podstawo-
wy dotyczy kwestii antropologicznej24. Współczesna rzeczywistość 
kształtowana jest przez błąd antropologiczny, który jest wynikiem 
niewłaściwego pojmowania człowieka, jako bytu autonomicznego25. 
Papież wskazuje, iż obecny humanizm i poszukiwanie wolności nie 
mają stabilnych podstaw, ponieważ nie bazują na transcendencji26. Tu 
trzeba wpierw przypomnieć, jaka jest struktura ontologiczna osoby 
ludzkiej według Jana Pawła II, że jest ona nie tylko bytem zwierzęcym 
i instynktownym, ale również inteligentnym, wolnym, posiadającym 
21 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, s. 95.
22 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, s. 95.
23 Zob. J. Orzeszyna, Przeslanie moralne Jana Pawła II, w: Człowiek droga Kościoła, 

K. Gryz (red.), Wydawnictwo Św. Stanisława, Kraków 2004, s. 8–9. 
24 Por. A.Y. Abebe, Personalistyczna Teologia Kultury, Wydawnictwo Naukowe 

UKSW, Warszawa 2022, s. 94–95.
25 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, s. 96.
26 Zob. Z. Zdybicka, Udział filozofii (metafizyki) w interpretacji religii, w: Metafi-

zyka i religia, W. Kowalski, T. Obolevitch (red.), Wydawnictwo Naukowe PAT, 
Kraków 2007, s. 11–14.



360 5 Łukasz Piórkowski

transcendentny i religijny charakter ducha, który nie może zostać zi-
gnorowany ani uśmiercony27. Trend, który zdaje się dynamizować 
przejawy dzisiejszej kultury, polega na tym, że człowiek zapomina 
o Bogu. Natomiast tam, gdzie została ogłoszona „śmierć Boga”, tam 
prędzej czy później zostaje również ogłoszona „śmierć” człowieka jako 
osoby i wartości transcendentnej28. Usunięcie Boga z własnego życia 
nie oznacza wyraźnego wyrugowania Go. Współczesny laicyzm nie 
jest negacją teoretyczną Boga, lecz Jego negacją praktyczną. Człowiek 
żyje tak, jak gdyby Bóg nie istniał. Tendencja do eliminowania Boga 
z różnych dziedzin życia oznacza faktyczne usunięcie Go z życia czło-
wieka, żeby w ten sposób człowiek mógł panować nad światem29. Po 
wyłączeniu Boga z życia, podstawowym niebezpieczeństwem, które 
zagraża człowiekowi zdaniem Jana Pawła II, jest sprowadzenie osoby 
do rangi rzeczy lub stawianie jej na równi z innymi elementami przy-
rody, przez co relatywizuje się pozycję człowieka postawionego przez 
Boga w centrum stworzenia30. Kierunkiem obecnych czasów jest trak-
towanie człowieka jedynie jako zbioru elementów, między którymi 
występują wielorakie wzajemne oddziaływania. Człowiek nie jest wte-
dy ujmowany jako jedność duchowa i cielesna. Człowiek jako osoba 
ludzka szuka sensu swego życia, szuka prawdy o sobie samym i o świe-
cie. Przez to poszukiwanie jest otwarty na Tajemnicę. Zadając pyta-
nie: „kim jestem?”, kroczy ku czemuś innemu, większemu od niego, od 
czego jest zależny. Współczesny człowiek natomiast jest przekonany, 
że może wszystko sam i że nie potrzebuje nikogo, kto by był nad nim. 

27 Por. R. Buttiglione, Myśl Karola Wojtyły, Instytut Jana Pawła II KUL, Lublin 
2010, s. 175. 

28 Por. Jan Paweł II, Przemówienie do Papieskiej Rady ds. Kultury – 12.01.1990. 
Jaką przyszłość mamy budować?, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane tom V, Wydaw-
nictwo M, Kraków 2008, nr 7. 

29 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, s. 97.
30 J. Orzeszyna, Przesłanie moralne Jana Pawła II…, s. 17.



3615Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

Zadanie człowieka na ziemi sprowadza się do tego, ażeby wyraził on 
swoją władzę poprzez pełne poznanie rzeczywistości. Człowiek nie 
szuka już prawdy, lecz władzy, panowania31. Można zatem powiedzieć, 
że współczesny kryzys kultury jest również kryzysem prawdy. Kryzys 
ten zaś związany jest z zachwianiem takich podstawowych wartości jak 
miłość, wolność, bezinteresowny dar z siebie32. Jan Paweł II dostrzega 
współczesny dramat w „fałszywej skromności człowieka, który zado-
wala się prawdami cząstkowymi i tymczasowymi oraz nie próbuje już 
stawiać zasadniczych pytań o sens i najgłębszy fundament ludzkiego 
życia” (FR 5).

Nie jest łatwo przedstawić i tym samym usystematyzować oraz 
zinterpretować wszystkie zjawiska decydujące o kształcie obecnej kul-
tury oraz o współczesnym zagubieniu ludzkości. Zdaniem badaczy 
„zasadniczą perspektywę dla przedstawienia sytuacji, w której znala-
zła się współczesna kultura wyznacza postmodernizm i proponowany 
przez niego styl życia”33. Oczywiście zagadnienie postmodernizmu 
nie wyczerpuje zróżnicowanych i ważnych problemów współczesnej 
kultury, warto jednak uświadomić sobie, że jego idee posiadają charak-
ter globalny, przenikający i kształtujący kulturę oraz codzienne życie 
wielu ludzi. Ten nurt współczesnej kultury jest bardzo zróżnicowany 
i dlatego skupimy opis na tych założeniach, które niosą zagrożenie 
i destrukcje dla prawdy o człowieku. Dla współczesnej kultury symp-
tomatyczna jest różnorodność ujęć człowieka, wskazuje to z jednej 
strony na wielopłaszczyznowość i wieloaspektowość prawdy o czło-
wieku, z drugiej prowadzi do niemałego zamętu w określeniu tego, co 

31 Por. Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja Ecclesia in Europa, nr 58.
32 Cz.S. Bartnik, Polska w epoce upadku kultury euroatlantyckiej, Wydawnictwo 

Standruk, Lublin 2018, s. 12.
33 M. Pokrywka, Antropologiczne podstawy moralności małżeństwa i rodziny, Wy-

dawnictwo KUL, Lublin 2010, s. 17. 



362 5 Łukasz Piórkowski

naprawdę ludzkie34. Kultura współczesna i dokonujące się w jej nurcie 
przemiany społeczne bywają określane terminem „postmodernizm” 
lub „ponowoczesność”35. 

Niezmiernie trudno o jednoznaczną definicję postmodernizmu, 
albowiem jedną z jego cech jest „niedefiniowalność”. Jak podkreśla 
A. Szahaj, jest to „pojęcie worek, do którego beztrosko wrzuca się tek-
sty, postaci i idee, tak, iż samo pojęcie traci już jakikolwiek odrębny 
i wyrazisty sens”36. Postmodernizm jako kierunek myślenia nie jest 
szkołą w tradycyjnym tego słowa znaczeniu, gdyż nie ma liderów ak-
ceptowanych przez wszystkich ani jednoznacznej wykładni. Jest to ra-
czej „pakiet poglądów na kulturę, religię, społeczeństwo, człowieka, 
naukę, filozofię”37. A. Bronk zauważa, iż z wieloznacznością i nieostro-
ścią użycia terminu „postmodernizm” można spotkać się zarówno 
w opracowaniach popularnych, jak i w literaturze fachowej38. Nieza-
leżnie od ukazanych niejasności, postmodernizm cechuje odrzucanie 
monolitycznego porządku społecznego na rzecz nowych alternatyw 
charakteryzujących się pluralizmem39. Zdaniem W. Chudego oznacza 
to „absolutyzację pluralizmu we wszystkich dziedzinach kultury, sta-
nowiąca wyraz stosowania zasady mówiącej o przewadze różnicy nad 
jednością; antynormatywizm aksjologiczny, w szczególności będący 
skrajnym relatywizmem moralnym; indywidualizm oraz pragmatyzm 
w stosunkach międzyludzkich, a w dziedzinie poznawczej – irracjona-
lizm i anarchizm metodologiczny”40.
34 Por. M. Pokrywka, Antropologiczne podstawy moralności małżeństwa i rodziny, 

s. 18.
35 Por. L. Kocik, Rodzina w obliczu wartości i wzorów życia ponowoczesnego świata, 

Oficyna Wydawnicza AFM, Kraków 2006, s. 96. 
36 A. Szahaj, Co to jest postmodernizm, „Ethos” 1996, t. 9, nr 1–2, s. 77.
37 A. Bronk, Krajobraz postmodernistyczny, „Ethos” 1996, t. 9, nr 1–2, s. 79.
38 Por. A. Bronk, Krajobraz postmodernistyczny, s. 79–82.
39 Por. L. Kocik, Rodzina w obliczu wartości i wzorów życia, s. 96.
40 W. Chudy, Moderniści, postmoderniści i inni, „Ethos” 1996, t. 9, nr 1–2 ,s. 5. 



3635Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

W sytuacji tak ogromnego pluralizmu kulturowego człowiek staje 
przed problemem zdefiniowania swojego miejsca, bowiem ta wielość 
i różnorodność sprawia, iż nie potrafi się zadomowić w żadnym syste-
mie ani w żadnej wizji świata41. Taka postawa braku zakorzenienia uwi-
dacznia charakterystyczny dla ponowoczesności odwrót od rozumu, 
którego konsekwencją jest swoista rezygnacja z wysiłku poszukiwania 
prawdy i sensu42. Kryzys racjonalistycznej wizji świata oraz porządku 
społecznego prowadzi do nasilania się tendencji irracjonalnych i za-
chowań emocjonalnych. Zwraca na to uwagę A. Finkielkraut, stwier-
dzając, że „żyjemy w epoce «feelings», nie ma już prawdy ani kłam-
stwa, stereotypu ani inwencji, piękna ani brzydoty, tylko nieskończona 
paleta przyjemności – rozmaitych i równych sobie”43. Równie celna 
pozostaje obserwacja A. Grzegorczyka, którego zdaniem „postmo-
dernizm całkiem świadomie zastępuje klasyczny ideał prawdy ideałem 
zaspokajania potrzeb oraz nieokreśloną bliżej, ale ważną w praktyce 
atrakcyjnością. Wśród potrzeb lansowanych przez postmodernistów 
nie występuje potrzeba prawdy. Postmoderniści starają się wykazać, że 
takiej wartości jak prawda w ogóle nie ma. Pozostaje więc jedynie nie-
zdefiniowana bliżej użyteczność i jakaś niejasna atrakcyjność intelek-
tualna”44. W konsekwencji dla kultury wyrastającej z postmodernizmu 
nie istnieje prawda, dobro i piękno, odrzuca się bowiem prawdę obiek-
tywną i jednocześnie nadmiernie akcentuje się wolność, rozumiejąc 
ją na sposób negatywny, a zatem jako wolność od wszystkiego i do 
41 J. Mariański, Religia i Kościół miedzy tradycją i ponowoczesnością. Studium socjo-

logiczne, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków 1997, s. 47.
42 Por. P. Bortkiewicz, Ideowy obraz współczesnej kultury euroatlantyckiej, w: Moral-

ne aspekty przemian cywilizacyjnych, J. Nagórny, A. Derdziuk (red.), Wydawnic-
two Diecezjalne w Sandomierzu, Lublin 2001, s. 21.

43 A. Finkielkraut, Porażka myślenia, M. Ochab (tłum.), Państwowy Instytut Wy-
dawniczy, Warszawa 2023, s. 119. 

44 A. Grzegorczyk, Postmodernizm przeciwko prawdzie, „Ethos” 1996, t. 9, nr 1–2, 
s. 152. 



364 5 Łukasz Piórkowski

wszystkiego, bez jakichkolwiek nakazów i zakazów, więc poza dobrem 
i złem45. Można sądzić, iż to postmodernistyczne ukierunkowanie na 
wolności jest inspirowane przez humanizm. Tymczasem w rzeczywi-
stości nurt ten odrzuca koncepcję człowieka, rozumianego jako byt 
racjonalny, autonomiczny i integralny, który jest podmiotem swych 
działań. Kultura postmodernistyczna żąda dla człowieka zewnętrznej 
wolności od, a jednocześnie, jak pisze J. Bramowski, neguje „jego pod-
miotowość, jego wewnętrzną wolność do, podkreślając determinizmy 
biologiczne, społeczne i historyczne”46. Negacja sfery podmiotowości 
osoby ludzkiej sprawia, że ma się do czynienia z postmodernistycznym 
antyhumanizmem. W tym kontekście wolność przestaje być zdolno-
ścią do posiadania siebie i do samostanowienia, co w konsekwencji 
prowadzi do odrzucenia odpowiedzialności moralnej47. Tym samym, 
kwestionując obiektywną prawdę oraz obiektywne dobro, postmoder-
nizm prowadzi do relatywizmu moralnego. Co więcej, symptomatycz-
ną cechą współczesnej kultury jest powinność uwalniania się od wszel-
kich stałych i trwałych norm nadających kierunek ludzkiemu życiu, 
która przybiera formę doktrynalnego dyktatu48. 

Analizując sytuację człowieka w świecie, należy również podjąć 
temat, który jako motyw przewodni towarzyszył człowiekowi w XX 
wieku, mianowicie problem postępu. Powstaje pytanie, czy postęp 
techniczno-naukowy pomógł człowiekowi odkryć na nowo swoją 
45 Por. A. Bronk, Zrozumieć świat współczesny, Towarzystwo Naukowe KUL, Lu-

blin 1998, s. 43–49.
46 J. Bramowski, Wyzwalająca moc pokuty chrześcijańskiej. Studium teologiczno-mo-

ralne, Bernardinum, Pelplin 2004, s. 63. 
47 Por. P. Bortkiewicz, Postmodernistyczna destrukcja kultury moralnej, w: Post-

modernizm wyzwanie dla chrześcijaństwa, Z. Sareła (red.), Pallottinum, Poznań 
1995, s. 37. 

48 J. Zbielski, „Dyktatura relatywizmu” we współczesnym świecie, w: Wartości mo-
ralne w kontekście współczesnego sekularyzmu, J. Gocko (red.), Wydawnictwo 
Naukowe KUL, Lublin 2007 s. 60–73.



3655Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

prawdziwą naturę i ją realizować, czy raczej stworzył system życiowy, 
w którym problem ludzki może być przez człowieka pominięty? Czy 
nie pogłębił on alienacji człowieka, z powodu której jego wytwory 
skierowują się przeciwko niemu? Zasadne wydaje się być również ko-
lejne pytanie. Czy ów postęp, którego autorem i sprawcą jest człowiek, 
czyni życie ludzkie na ziemi pod każdym względem bardziej ludzkim, 
bardziej godnym człowieka? Nie można mieć wątpliwości, że pod wie-
loma względami czyni je takim49. Pytanie jednak, które uporczywie po-
wraca, dotyczy tego, co najistotniejsze. Czy człowiek jako osoba w kon-
tekście tego postępu staje się lepszy duchowo, dojrzalszy? (RH 15). 
Człowiek żyje, owszem, w sytuacji wielorakiego postępu, ale też wiel-
kiego barbarzyństwa duchowego. Z powodu postępu osoba ludzka nie 
staje się bardziej świadoma godności swego człowieczeństwa, bardziej 
odpowiedzialna, bardziej otwarta na innych. Wręcz przeciwnie, roz-
wój techniczno-naukowy staje się nieraz celem sam w sobie, a życie 
ludzkie jest traktowane jako funkcja postępu50. Człowiek jest raczej 
przedmiotem wielorakich analiz typu naukowego, technologicznego, 
psychoanalitycznego, a nie podmiotem, który wyraża samego siebie 
poprzez rozwój techniczno-naukowy. Człowiek został zredukowany 
do kawałka materii. Ten wielki postęp nie pomaga mu w dojrzewaniu 
jego człowieczeństwa, w każdej chwili może zostać zmanipulowany51. 
Mając na uwadze taki kontekst należy wskazać na dwie płaszczyzny po-
stępu. Pierwsza obejmuje kulturę, poszukiwania naukowe i techniczne, 
a zatem wszystko to, co należy do horyzontalnego wymiaru człowieka 
i świata. Druga dziedzina postępu obejmuje to, co w człowieku najgłęb-
sze, co czyni go transcendentnym wobec świata i samego siebie i co każe 
mu szukać Tego, który jest Stwórcą wszystkich rzeczy. Tylko ten drugi 
49 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania…, s. 98.
50 Por.  Jan Paweł II, Przemówienie do Papieskiej Rady ds. Kultury – 14.03.1997. 

O syntezę wiary i kultury, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane tom V, nr 2.
51 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, s. 99.



366 5 Łukasz Piórkowski

wymiar może nadać postępowi właściwy kierunek, a byciu i działaniu 
człowieka prawdziwy sens. U podstaw tak rozumianego postępu leży 
pogląd, że świat nie jest chaosem, lecz kosmosem, to znaczy, że istnieje 
w nim ład, który można ogarnąć myślą52. 

Postęp był często w historii błędnie pojmowany. Oznaczał on nie-
raz dla człowieka przede wszystkim zaspokojenie najbardziej powierz-
chownych ludzkich pragnień, fałszywie utożsamianych ze szczęściem53. 
W swojej strukturze ontologicznej człowiek pozostaje w relacji z Bo-
giem. Współczesna myśl, która przejawia się również w działaniach 
kulturalnych, zmieniła obraz człowieka, który jest w relacji z Bogiem, 
na obraz człowieka, który jest zupełnie autonomiczny. Obecne trendy 
charakteryzuje irrealizm antropologiczny. Podstawowym błędem jest, 
że nie wierzy się w człowieka w całej jego wielkości i w jego potrzebie 
wyzwolenia ze zła i z grzechu. Zasadniczym błędem współczesnej kul-
tury europejskiej jest abstrakcyjna idea człowieka, wizja człowieka zu-
pełnie pesymistyczna albo zupełnie optymistyczna. Błąd leży u samych 
fundamentów54. Człowiek jest widziany jako rzeczywistość sama w so-
bie, jest samowystarczalny, dlatego nie potrzebuje Boga. Punkt wyjścia 
jest zupełnie błędny, dlatego też punkt dojścia jest tragiczny, ponieważ 
taka postawa tworzy kulturę, w której człowiek zostaje zupełnie zane-
gowany55. Źródło problemu jest następujące. Tak kształtowana kultu-
ra nie bierze pod uwagę wszystkich aspektów życia ludzkiego. Jest ona 
wizją abstrakcyjną, niecałościową, metodologicznie błędną, ponieważ 
nie odnosi się do człowieka w całej jego złożoności56. Trzeba w tym 
przypadku znowu powrócić do duchowego spojrzenia na człowie-
52 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, s. 99.
53 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, s. 99–100.
54 Por. J. Mazanek, Refleksje o filozoficznych źródłach sekularyzacji i sekularyzmu, 

„Studia Nauk Teologicznych” 2014, t. 9, s. 64.
55 Zob. R. Rożdżeński, Najważniejsza sprawa myślenia, Wydawnictwo Naukowe 

PAT, Kraków 2006, s. 8–9.
56 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, s. 102.



3675Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

ka. Mentalność pozytywistyczna, która rozpowszechniła się również 
w działaniach artystycznych, odrzuciła chrześcijańską wizję świata, 
przez co zrezygnowała z wszelkich odniesień do wizji metafizycznej 
i moralnej57. W konsekwencji, jak zauważa Jan Paweł II, niektórzy 
ludzie kultury nie stawiają już w centrum swych wysiłków twórczych 
osoby ludzkiej i całości jej życia (FR 46, 91). 

Nie ulega wątpliwości, że wspomniane wyżej kulturowe tenden-
cje współczesności prowadzą do szeregu niebezpiecznych następstw. 
Jednym z bardziej dramatycznych przejawów tej sytuacji jest nihilizm, 
który pozbawia człowieka chęci do angażowania się na rzecz wyższej 
racji58. W tym klimacie prowadzi się człowieka ku temu, aby już więcej 
nie myślał, aby unikał wysiłku i pasji dla prawdy, a zdawał się jedynie na 
to, co jest w zasięgu bezpośredniego użycia59. Nihilizm współcześnie 
zdaje się stawać wspólnym horyzontem wielu przedsięwzięć i projek-
tów kulturalnych. Kulturą dominującą w świecie współczesnej cywi-
lizacji Zachodu jest kultura powstała z wyłączenia wymiaru religijne-
go, traktowanego jako problem lub alienacja. Stawia ona w centrum 
człowieka, który chce wszystko poznać i zmienić (RH 16). W takim 
ujęciu kultura nie jest odpowiedzią na podstawowe pytania życiowe, 
lecz oznacza staranie człowieka o samowyzwolenie, prowadząc tym 
samym do powstania okoliczności kształtujących negatywne zmiany 
w obrębie życia społecznego. 

Istotnym wymiarem misji Kościoła jest człowiek. Człowiek zaś 
wpisany jest bardzo mocno w kontekst relacyjny, w kontekst kultury. 
Człowiek jest istotą społeczną60, i choć trudno o pogląd mniej ory-

57 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, s. 102.
58 Por. Jan Paweł II, Przemówienie do Papieskiej Rady ds. Kultury – 14.03.1997. 

O syntezę wiary i kultury, nr 2.
59 Por. B. Forte, Istota chrześcijaństwa, K. Kozak (tłum.), Lublin 2007 s. 28–29.
60 M. Bednarska, Personalistyczne uzasadnienie skutecznej komunikacji, „Studia So-

cialia Craconiensia” 2015, t. 7, nr 1(12), s. 122.



368 5 Łukasz Piórkowski

ginalny, to właśnie on decyduje o tym, iż Kościół chce podejmować 
w ramach swojego nauczania problemy dotyczące kształtu współcze-
snej kultury, która przecież bezpośrednio dotyka człowieka. W prak-
tyce oznacza to, że choć właściwe posłannictwo, jakie Chrystus powie-
rzył Kościołowi, nie ma charakteru społecznego czy gospodarczego, 
a przede wszystkim religijny, to jednak Kościół nie rezygnuje ze swej 
obecności w relacyjnym, kulturalnym wymiarze życia. Wręcz przeciw-
nie, prawdziwa troska o zbawienie człowieka zakłada aktywną jego 
obecność i rolę w tym wymiarze61.

Podstawową formą rzeczywistej i aktywnej obecności Kościoła 
w życiu kulturalnym powinno być szeroko rozumiane nauczanie w tej 
materii. To tu ujawnia się istotna rola Kościoła w tej dziedzinie życia 
współczesnego świata. W tym kontekście należy widzieć rangę posługi 
Jana Pawła II. Mamy w niej zatem zawartą przede wszystkim troskę Ko-
ścioła o autentyczny rozwój człowieka i wspólnoty ludzkiej oraz świa-
domość żywotności zmian dokonujących się we współczesnym świecie. 
Kulturowa wizja człowieka, kształtowana przez Jana Pawła II, akcentu-
je w nim pierwiastek wieczności, ograniczoności, ale również niepod-
ważalnej godności, stwarza zatem fundament jego rozwoju jako osoby 
pozostającej w określonych relacjach ze światem rzeczy i innych osób. 
Model kultury osadzony na tych wartościach, będzie „kształtował czło-
wieka na taki sposób, ażeby stawał się coraz bardziej człowiekiem (...), 
żeby bardziej «był», a nie tylko więcej «miał» (…) aby umiał bardziej 
i pełnej być nie tylko z drugimi, ale także i dla drugich”62. Zdaniem Jana 
Pawła II tak definiowana i budowana na takich założeniach kultura sta-
je się fundamentem cywilizacji, która jedynie jest w stanie przezwycię-
żyć narastające dziś egzystencjalne zagrożenia człowieka i świata.

61 Por. Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 6.
62 Jan Paweł II, Zaproponujcie światu model cywilizacji chrześcijańskiej. Przemówie-

nie do świata kultury, Quito, 30.01.1985, w: Wiara i kultura…, s. 285.



3695Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

2. Jana Pawła II myślenie o kulturze

Twórczym przedstawicielem personalistycznej koncepcji człowie-
ka i kultury był Jan Paweł II63. Już jako profesor Katolickiego Uniwer-
sytetu Lubelskiego i arcybiskup Krakowa interesował się tą tematyką, 
podkreślając nierozerwalny związek człowieka z kulturą. Podkreślał on: 

Słowo kultura jest jednym z tych, które najbliżej są związane 
z człowiekiem, które określają jego ziemską egzystencję i ponie-
kąd wskazują na samą jego istotę. Człowiek to ten, który tworzy 
kulturę, który potrzebuje kultury, który dzięki niej sam się two-
rzy. Kultura stanowi zespół faktów, w których człowiek wciąż 
na nowo siebie wyraża bardziej niż w czymkolwiek innym. Wy-
raża się dla siebie i dla drugich. Dzieła kultury, które trwają dłu-
żej niż człowiek, dają o nim świadectwo. Jest to świadectwo ży-
cia duchowego – a duch ludzki żyje nie tylko przez to, że panuje 
nad materią, ale żyje sam w sobie, treściami, które tylko jemu 
są dostępne i dla niego posiadają znaczenie. Żyje więc prawdą, 
dobrem i pięknem – i potrafi to swoje życie wewnętrzne wyra-
żać na zewnątrz i obiektywizować w swoich dziełach. Dlatego 
też człowiek, jako twórca kultury, daje szczególne świadectwo 
człowieczeństwu. (...) W pewnym sensie największym dziełem 
kultury jest człowiek sam. Nie żadne z jego dzieł lub wytworów, 
ale on sam. (…) Tak więc dzieła kultury człowieka, to owoce 
tego dzieła kultury, jakim jest człowiek sam64. 

Już w tych tak wcześnie wypowiedzianych słowach można się dopa-
trzyć zalążków definicji kultury Jana Pawła II, która stawia w centrum 
osobę ludzką w całej jej integralności i złożoności. 

63 Por. D. Michałowska, Artysta-Kapłan, w: Pięknie jest służyć. Dziedzictwo ducho-
we Jana Pawła II, A. Dobrzyński (red.), Fundacja Jana Pawła II Ośrodek Doku-
mentacji i Studium Pontyfikatu, Rzym 2013, s. 47.

64 K. Wojtyła, Chrześcijanin a kultura, „Znak” 1964, nr 10, s. 1155.



370 5 Łukasz Piórkowski

Czym jest kultura w myśli Jana Pawła II? Aby udzielić odpowie-
dzi na to pytanie, w analityczny sposób prześledzimy jego kluczowe 
przemówienia. Już pierwszy kontakt z tekstami Jana Pawła II pozwala 
zrozumieć, że pojęcie kultura odnosi do uświadomienia sobie przez 
człowieka samego siebie i dochodzenia do sensu swego życia65. Kul-
tura, według ogólnego mniemania, to podmiot (człowiek), który po-
znaje różne przedmioty. Im bardziej podmiot poznaje przedmioty 
i organizuje swoje poznanie wokół nich, tym bardziej jest kulturalny. 
To jest ideał kultury oświeceniowej, encyklopedycznej66. Jeśli ktoś nie 
ma możliwości poznania rzeczywistości, jest przez to mniej kultural-
ny. Myśl Jana Pawła II bazuje na czymś innym, kultura to już nie jest 
relacja podmiotu do przedmiotu, lecz relacja podmiotu do samego 
siebie; kultura wyraża trud człowieka związany z pracą nad sobą i z po-
znawaniem samego siebie. Kultura jest tym, dzięki czemu człowiek 
staje się bardziej człowiekiem67. To jest prawdziwa „kopernikańska 
rewolucja” w rozumieniu kultury. Kultura zostaje przywrócona czło-
wiekowi. Oznacza to przejście od rozumienia kultury przedmiotowej, 
która oddziela uczonych od nieuczonych, do kultury, która się staje 
dla człowieka wymiarem bycia sobą i przez którą człowiek odróżnia 
się od wszystkiego, co istnieje w świecie widzialnym. Można mówić 
o kulturze, gdy człowiek stawia podstawowe pytanie o sens życia i po-
święca całe swoje życie, aby na nie znaleźć odpowiedź68. Problem kul-
tury odnosi się do sfery być człowieka, a nie do sfery posiadać69. Magna 
Charta w nauczaniu Jana Pawła II o kulturze stanowi jego przemó-

65 Jan Paweł II, Nowe przymierze między Kościołem a kulturą. Spotkanie z przedsta-
wicielami świata kultury i nauki, Wilno 05.09.1993, „L’Osservatore Romano” 
1993, nr 12, s. 17.

66 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania…, s. 84.
67 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania…, s. 84.
68 Por. Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 6.
69 Por. A. Y. Abebe, Personalistyczna Teologia Kultury, s. 120.



3715Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

wienie w siedzibie UNESCO w Paryżu, wygłoszone 2 czerwca 1980 
roku, które ma znaczenie historyczne. Papież przemówił jako huma-
nista szerokich horyzontów, jako człowiek głębokich historycznych 
doświadczeń, który czerpał z bolesnej przeszłości narodu polskiego; 
przemówił jako chrześcijanin, który wierzy, że dobro jest silniejsze od 
zła i dlatego możliwa jest pokojowa i braterska przyszłość ludzkości. 
W przemówieniu tym Jan Paweł II komentuje słowa św. Tomasza: 
genus humanum arte et ratione vivit. Wyjaśnia on: „Znaczenie istot-
ne kultury, wedle powyższych słów św. Tomasza z Akwinu, polega na 
tym, że jest ona właściwym kształtem życia człowieka jako takiego. 
Człowiek żyje prawdziwie ludzkim życiem dzięki kulturze. Jego ży-
cie jest kulturą również i w tym znaczeniu, ze poprzez nią człowiek 
odznacza się i odróżnia od całej reszty istnień wchodzących w skład 
widzialnego świata. Człowiek nie może się obejść bez kultury. Kultura 
jest właściwym sposobem istnienia i bytowania człowieka”70.

Jak Papież odpowiada na pytanie, co to znaczy, że „kultura jest spo-
sobem istnienia i bytowania” człowieka? Chodzi mu o to, że kultura 
jest w ścisłym powiązaniu z człowiekiem, bo wiąże się z jego egzysten-
cją i bytowaniem. Każda rzeczywistość istnienia i bytowania człowie-
ka i każdy ich wyraz mogą być, w takim pojmowaniu, rozumiane jako 
element konstytutywny kultury71. Tak rozumiana kultura objawia się 
jako przestrzeń, w której człowiek rozwija swoją egzystencję72. Jest ona 
powiązana z warunkami historycznymi, politycznymi i socjalnymi, de-
terminującymi środowisko, w którym człowiek żyje. W ten sposób na 
kulturę składa się wszystko, co jest owocem aktywności ludzkiej w jej 
aspekcie duchowym, jak i materialnym, przy czym jako materialne na-
70 Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury…, nr 6.
71 Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury…, nr 6.
72 Jan Paweł II, Kościół – twórca kultury w stosunkach z dzisiejszym światem. Prze-

mówienie do członków Papieskiej Rady do spraw Kultury (Rzym 18.01.1983), w: 
Wiara i kultura…, s. 186. 



372 5 Łukasz Piórkowski

leży rozumieć to wszystko, co jest bezpośrednio produktem techniki73. 
W innym przemówieniu, znaczącym dla kwestii definiowania funda-
mentów ludzkiej kultury, papież precyzuje: „Kultura, w swej najgłęb-
szej rzeczywistości, nie jest niczym innym, jak szczególnym sposobem, 
w jaki społeczeństwo rozwija swoje relacje z naturą, stosunki między-
ludzkie i stosunek do Boga, ażeby osiągnąć prawdziwie ludzki poziom 
życia; kultura jest stylem życia wspólnego, charakteryzującym i okre-
ślającym społeczeństwo”74. Oznacza to, że kultura jest właściwym 
sposobem „istnienia” i „bytowania” człowieka, innymi słowy jest ona 
właściwością człowieka. „Kultura – jak naucza Jan Paweł II – jest tym, 
przez co człowiek jako człowiek staje się bardziej człowiekiem”75.

Taka koncepcja kultury formułowana przez Jana Pawła II na-
wiązuje wprost do pojęcia kultury, jakie zawarte jest w Konstytucji 
duszpasterskiej Soboru Watykańskiego II Gaudium et spes. Czyta-
my w niej: „mianem kultury w sensie ogólnym oznacza się wszystko, 
czym człowiek doskonali i rozwija wielorakie uzdolnienia swego du-
cha i ciała” (GS 53).

W tym właśnie punkcie tkwi główna różnica pomiędzy powszech-
nym ujęciem kultury, według którego oznacza ona przetwarzanie natu-
ry, a ujęciem Jana Pawła II. Zdaniem papieża kultura to właściwy kształt 
życia człowieka jako takiego. Człowiek żyje prawdziwie ludzkim życiem 
przede wszystkim dzięki kulturze76. Dzięki niej człowiek odróżnia się od 
innych stworzeń. Kultura wywodzi się z człowieka, bo człowiek tworzy 
kulturę poprzez rozwijanie talentów, które otrzymał od Stwórcy w celu 
doskonalenia siebie i opanowania natury. Kultura jest wreszcie dla czło-

73 Por. Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 1.
74 Jan Paweł II, Kultura służy wyniesieniu człowieka i rozwojowi współpracy między 

narodami. Przemówienie do intelektualistów (Coimbra 15.05.1982), w: Wiara 
i kultura…, s. 138.

75 Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury…, nr 7.
76 Por. Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 12.



3735Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

wieka, aby rozwijał się wszechstronnie jako osoba, w wymiarze indywi-
dualnym i społecznym, z wszystkimi swymi zdolnościami77.

Nie można zrozumieć myśli Jana Pawła II odnośnie do kultury, jeśli 
się nie spróbuje sięgnąć poza krąg współczesnego znaczenia kultury za-
chodniej, czy to śródziemnomorskiej, czy atlantyckiej. „Sięgnąć poza” 
nie znaczy przyjąć postawę przeciwko współczesności, nie oznacza też 
bezkrytycznie akceptować prądy lub ideologie kształtujące współcze-
sne społeczeństwo. „Sięgnąć poza” można jedynie uświadamiając sobie 
swoją tożsamość i wkład, który chrześcijaństwo może dać dzisiejsze-
mu człowiekowi. „Sięgnąć poza” oznacza również stworzyć warunki, 
aby człowiek mógł z nową świadomością podjąć drogę poszukiwania 
transcendencji i odkryć, że ta droga ku pełni realizuje się na drodze 
Boga do człowieka i dla człowieka, na drodze, którą jest Jezus Chry-
stus. Papież potwierdza z wielką pewnością to, co od dwóch tysięcy 
lat stanowiło serce samego Kościoła, proponuje to jako tę nowość, za 
którą wszyscy ludzie tęsknią, jeśli nie zawsze są tego świadomi78. 

Według Jana Pawła II kultura wyraża podjęcie w sposób krytyczny 
i systematyczny pytanie o człowieka jako człowieka. Jest ona wymia-
rem podstawowym człowieka, z powodu którego człowiek odkrywa 
w swoim sumieniu złożoność pytań, które go stanowią: jaki jest sens 
życia? Dla jakiej wartości warto żyć? Jaka wartość ożywia wszystkie 
ludzkie wymiary? Człowiek szuka odpowiedzi na te pytania narzę-
dziami, które pozostają w przestrzeni jego możliwości, przede wszyst-
kim zaś rozumem79. 

Kultura zatem nie jest uprzedmiotowiona, lecz jest przede wszyst-
kim osobistym zmaganiem się człowieka ze swym życiem. Kultura 
charakteryzuje człowieka jako takiego. Każda osoba ludzka jest powo-
77 Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 12.
78 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania…, s. 84.
79 Por. Jan Paweł II, Przemówienie do Papieskiej Rady ds. Kultury – 14.03.1997. 

O syntezę wiary i kultury…, nr 3. 



374 5 Łukasz Piórkowski

łana, aby doświadczyć tego zmagania, niezależnie od sytuacji, w której 
się znajduje, niezależnie od warunków i od tego, co ma do dyspozy-
cji. Kultura jest w swej istocie szczególnym sposobem bycia człowieka 
i jego egzystencji, ponieważ człowiek jest powołany do tego, aby był 
świadom znaczenia swojego istnienia. Właśnie w takim kontekście 
zdaniem Jana Pawła II można mówić o humanizacji kultury80. Huma-
nizacja to, inaczej mówiąc, rozwój człowieka, który się dokonuje we 
wszystkich dziedzinach rzeczywistości człowieka. Rozwój ten ma być 
harmonijny, czyli ma obejmować wymiar cielesny i duchowy. Kultu-
ra nie dotyczy ani samego ciała, ani samego ducha, ani samej indy-
widualności, ani instynktu społecznego czy też samego wymiaru ko-
smicznego. Rozumienie kultury przez pryzmat tylko jednego z tych 
wymiarów, czyli redukowanie jej ad unum, pociąga zawsze za sobą jej 
dehumanizację. Oznacza to, że absolutyzuje się wówczas bądź to du-
cha, bądź materię, co powoduje wewnętrzne rozdarcie człowieka lub 
też pozbawia go człowieczeństwa. Humanizacja kultury oznacza, że 
kultura powinna rozwijać każdego człowieka w zakresie jego integral-
nego i pełnego człowieczeństwa, umożliwiając mu pełny rozwój81.

Człowiek jest zatem wezwany do tego, aby w kulturze realizował 
swoją osobowość w pełni. W myśli papieża kultura jest rozumiana 
jako zaangażowanie się człowieka w całość swego życia, co powo-
duje harmonijny rozwój własnej osobowości. Kultura musi dać ra-
cję wszystkim aspektom ludzkiego doświadczenia. Kultura ma być 
ujmowana integralnie, to znaczy, że ma umożliwiać i ułatwiać peł-
ny rozwój osoby ludzkiej, osoby, „w której na pierwszy plan wysu-
wają się wartości inteligencji, woli, sumienia i braterstwa. Mają one 
wszystkie swą podstawę w Bogu Stwórcy, a w Chrystusie przedziw-

80 Por. Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 9.
81 S. Ferfoglia, Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania…, s. 88.



3755Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

nie doznały wyniesienia”82. Człowiek integralny to jedność ciała i 
ducha; jedność w tym znaczeniu, że każda z tych sfer jest niezbęd-
na, by być „człowiekiem”, i że żadnej z nich nie można oddzielić od 
drugiej83. W kulturze należy szukać integralnego człowieka w całej 
prawdzie jego podmiotowości, aby nań nie nakładać apriorycznych 
rozróżnień i przeciwstawień84. 

Kultura, zdaniem papieża, „powinna rozwijać człowieka, i to każ-
dego człowieka w zakresie jego integralnego i pełnego człowieczeń-
stwa, umożliwiając poszczególnemu człowiekowi i wszystkim ludziom 
całkowity rozwój każdego ludzkiego wymiaru. Zasadniczym celem 
kultury jest zatem doskonalić byt ludzki i zapewnić mu konieczne 
środki do rozwoju jego indywidualnego i społecznego charakteru”85.

Podsumowując namysł oraz „otwarcie” Jana Pawła II na rzeczywi-
stość artystyczną, można wskazać niektóre najbardziej podstawowe 
cechy kultury. 

Pierwszą z nich jest wolność, rozumiana jako praca człowieka nad 
samym sobą. Tę pracę człowiek podejmuje sam. Nikt go do niej nie 
może przymusić86. Drugą cechą kultury jest integralność. Nie można 
mówić o kulturze, jeśli nie ujmuje się człowieka w sposób integralny, 
jeśli się nie bierze pod uwagę całego człowieka z wszystkimi uwarun-

82 Jan Paweł II, Dokonać syntezy wiary i kultury. Przemówienie do przedstawicieli 
katolickiego świata uniwersyteckiego w Meksyku, Guadalupe 03.01.1979, w: Wia-
ra i kultura…, s. 15.

83 J. Czajkowski, Człowiek w nauce Jana Pawła II, Dom Polski Jana Pawła II, Rzym 
1983, s. 33.

84 Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury, nr 7. 
85 Jan Paweł II, W dziele kultury Bóg zawarł przymierze z człowiekiem. Przemó-

wienie do przedstawicieli świata kultury, Rio de Janeiro 01.08.1980, w: Wiara 
i kultura…, s. 69–70.

86 Por. M. Tytko, Artysta w koncepcji Jana Pawła II w Liście do artystów, „Religious 
and Sacred Poetry. An International Quarterly of Religion, Culture and Educa-
tion” 2013, no. 2(2), s. 120–121.



376 5 Łukasz Piórkowski

kowaniami jego życia. Istotne jest, „ażeby rozumieć kulturę poprzez 
integralnego człowieka i ażeby w kulturze szukać zawsze całego in-
tegralnego człowieka w całej prawdzie jego duchowo-cielesnej pod-
miotowości i ażeby na ten autentycznie ludzki układ, na tę wspaniałą 
syntezę ducha i materii (ciała), nie nakładać apriorycznych rozróżnień 
i przeciwstawień. Zarówno bowiem jakakolwiek absolutyzacja materii 
w strukturze ludzkiego podmiotu, jak też idealistyczna absolutyzacja 
ducha w tejże strukturze, nie oddają rzeczywistej prawdy o człowie-
ku i nie służą też jego kulturze”87. Trzecią cechą kultury jest transcen-
dencja. Kultura to trud człowieka w poszukiwaniu sensu swego życia, 
trud, który obejmuje wszystkie wymiary życia i uświadamia człowie-
kowi, że sens wszystkiego znajduje się poza nim88. Tylko wówczas, gdy 
swym sumieniem i duchem człowiek wzniesie się ponad doczesność, 
może rozumieć samego siebie integralnie i odkryć w sobie fundament 
transcendencji. Jan Paweł II podkreśla, że w każdej ludzkiej kulturze 
istnieje nieunikniony wymiar religijny89. Każda kultura obejmuje już 
w swej istocie relację z Kimś, Kto przekracza człowieka, Kto jest ta-
jemnicą. Pytanie o sens życia otwiera człowieka na transcendencję. 
Kultura, która się zamyka tylko w doczesności, absolutyzuje człowie-
ka, pozbawiając go tego, co jest istotne. Religijny wymiar człowieka 
wyraża właśnie jego zmaganie się z ostatecznym pytaniem o sens swe-
go istnienia, oraz „przyczynia się do lepszego zrozumienia człowieka, 
jego autentycznego oblicza, jego prawdy”90.

Papież Polak wskazuje, iż kultura stanowi dla człowieka i jego 
wszechstronnego rozwoju niezastąpione miejsce. Kultura jest tym 
środowiskiem, które daje możliwość człowiekowi, aby „być”; czło-
wiek z kultury żyje i wraz z nią się tworzy. Kultura jest dla człowieka, 
87 Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury, s. 56.
88 M. Tytko, Artysta w koncepcji Jana Pawła II w Liście do artystów, s. 123.
89 Por. Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 13.
90 Por. Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 13.



3775Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

nie jest on tylko jej twórcą, ale także jej głównym adresatem. U Jana 
Pawła II jest ona rozumiana w wymiarze antropologicznym, ponie-
waż dotyczy człowieka, problemów jego życia, pomaga mu w tym, 
aby zrozumiał sens swego bycia i działania. Kultura ma za cel realiza-
cję osoby we wszystkich jej wymiarach, wraz z wszystkimi jej zdolno-
ściami. Pierwszorzędnym przedmiotem kultury jest rozwój człowie-
ka jako osoby ludzkiej.

Tak rozumiana kultura jest syntezą ciała i ducha, bowiem „czło-
wiek – według papieża – żyje jednocześnie w sferze wartości material-
nych i duchowych”91. Podstawą kultury jest według niego człowiek 
w swej integralności, w swej duchownej i materialnej podmiotowości.

Podsumowanie 

Kultura, działania artystyczne i twórcze stanowią dziś główne sfe-
ry ludzkiego życia, które usiłuje się na wszelki sposób pozbawić tran-
scendentnego odniesienia. Co więcej, przy ich realizacji punktem 
odniesienia staje się teza, że to transcendentne odnoszenie kultury, 
projektów artystycznych, w jednoznaczny sposób je zubaża, uniemoż-
liwiając zarazem należne i właściwe wyniesienie człowieka, który jest 
w ten sposób podporządkowywany ograniczającym go siłom zewnętrz-
nym i pozbawiającym pierwszego miejsca w rzeczywistości tego świata. 
Jakże znamiennie brzmi na tym tle retoryczne pytanie Jana Pawła II 
o możliwość prawdziwie ludzkiej kultury bez odniesienia tego procesu 
do sił przekraczających granice doczesności92. W tym kontekście symp-
tomatyczne pozostaje sformułowanie Ch. Dawsona, przypominające 
fundamentalną prawdę głoszącą, iż „poprzez większą część dziejów 
ludzkości, we wszystkich wiekach i na wszelkich stopniach rozwoju 

91 Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury, s. 53.
92 Por. Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów, nr 6.



378 5 Łukasz Piórkowski

społeczeństw, religia stanowiła w kulturze wielką, centralną siłę jedno-
czącą. Była strażniczką tradycji, chroniła prawa moralne, wychowywała 
i uczyła mądrości (...). We wszystkich stuleciach pierwsze twórcze dzie-
ła danej kultury to rezultat natchnienia religijnego i dążenia ku celom 
religijnym. Religia jest punktem wyjścia wielkich literatur świata, a fi-
lozofia jest odgałęzieniem religii i jej dzieckiem”93. Jak gdyby w ciągłym 
nawiązywaniu do tej, przypomnianej przez znanego historyka i teologa 
kultury, prawdy, Jan Paweł II wielokrotnie podejmuje ów wątek nie-
rozdzielnego związku kultury z religią. Czyni to niewątpliwie świado-
my uwidaczniających się we współczesnym świecie poważnych napięć 
pomiędzy religią a kulturą wynikających z faktu upowszechnienia się 
nurtów myślenia programowo eliminujących wartości duchowe z prze-
strzeni artystycznych poszukiwań, w imię rzekomego „dowartościowa-
nia” człowieka94. Znamienny jest fakt, iż obszar otwarcia na artystów 
Jan Paweł II tworzył poprzez reprezentatywne dla jego sposobu my-
ślenie. Stale uwrażliwiał artystów, że jedną z najjaskrawszych słabości 
obecnej cywilizacji jest nieodpowiednia wizja człowieka, dotycząca 
jego tożsamości i jego przeznaczenia. To właśnie na linii prawdy o czło-
wieku, pełnej wizji człowieka, Papież ukazuje istotny związek między 
kulturą, światem artystycznym oraz religią. Jan Paweł II w swoim dia-
logu i postawie otwarcia na artystów zawsze wychodził od wyraźnie 
akcentowanego przezeń podporządkowania kultury naturze człowie-
ka i jego godności. Można powiedzieć, że to ścisłe powiązanie kultury 
z człowiekiem stanowi zasadniczą rację kształtującą jego relacje z tym 
środowiskiem. W tym kontekście duchowość wprowadza w projekty 
artystyczne wymiar transcendentny i to właśnie wyznacza jej niezastą-
pione miejsce w kulturze. Funkcją duchowości jest tu afirmacja osoby 

93 Ch. Dawson, Kultura i religia, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1959, s. 56.
94 T. Borutka, Nauczanie Jana Pawła II i jego rola w procesie integracji europejskiej…, 

s. 181. 



3795Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

ludzkiej, akcentowanie nadprzyrodzonego powołania człowieka, jego 
wolności osobistej, ułatwienie mu odnajdywania siebie jako człowieka 
z jego przeznaczeniem i powołaniem. 

W polskim środowisku artystycznym czy muzealniczym od 
pewnego czasu toczy się dyskusja na temat nowych zadań stojących 
przed sztuką, artystami. W dużej mierze jest ona sprowadzana do roz-
strzygnięcia kwestii: W jaki sposób powinno się budować atrakcyjny 
program, który przebije się przez coraz bogatszą ofertę służącą zago-
spodarowaniu czasu wolnego? Jak powinny być zarządzane projekty 
artystyczne, aby stały się autentycznie ważnym punktem na mapie ryn-
ku usług kulturalnych? Zmiany zachodzące w funkcjonowaniu działań 
twórczych i postrzeganiu ich przez uczestników rynku usług kultural-
nych są nieuniknione. Chcąc odnaleźć się w tej nowej sytuacji, artyści 
oraz instytucje kultury otwierają się na otoczenie, zachowując wobec 
niego aktywną postawę i tym samym promując własną ofertę. Choć ta-
kiego modelu nie można uważać za docelowy, bez wątpienia stał się on 
znaczącą zmianą w stosunku do historycznego wzorca. Takie spojrze-
nie na kulturowe dziedzictwo skutkuje istotnymi, z punktu widzenia 
praktyki artystycznej, konsekwencjami. W takim kontekście postawa 
Jana Pawła II wobec świata kultury uświadamia, że jeśli artyści oraz 
ich projekty mają pozostać żywą tkanką społeczności, muszą wzmac-
niać swą pozycję miejsca spotkania, społecznego dialogu i twórczego 
namysłu nad kulturowym dziedzictwem przeszłości i dorobkiem dnia 
dzisiejszego. To oznacza zaś, iż we wszystkich dziedzinach aktywności 
powinni stać się odbiciem świata i otoczenia, w których żyją.

Troska Jana Pawła II o kulturę oraz szeroko rozumiane środowi-
sko artystyczne wyrażała się w licznych i znaczących w treść przemó-
wieniach oraz spotkaniach ze światem kultury. W jego nauczaniu nie 
znajdziemy żadnej teorii kultury, niemniej jego słowa pozwalają nam 
wydobyć fundamentalne wskazówki, które stanowią inspirację dla 



380 5 Łukasz Piórkowski

myślenia, mówienia oraz realizowania kultury. Wskazówki te nadają 
kluczowy kierunek wszelkim staraniom artystycznym, wskazując, że 
największym dziełem kultury jest człowiek, jego świat ducha i myśli, 
zdolny do dokonywania wyborów moralnie dobrych, wyborów, któ-
re będą wywierać wpływ na życie społeczeństwa, narodu, ludzkości. 
Do tego konkretnego współczesnego artysty Jan Paweł II przemawiał 
w osobisty sposób, pomagając mu zrozumieć, iż warto pracować nad 
własnym człowieczeństwem, które czyni życie bardziej godnym i sen-
sownym. Istotnym elementem tej pracy artystycznej jest świadome 
otwarcie na wymiar duchowości. Takie definiowanie kultury stanowi 
antidotum na wyzwania współczesności, pomaga kształtować strategię 
organizacyjną, strefę współpracy oraz przekłada się na skuteczne pre-
zentowanie dziedzictwa kulturowego. 

Wiele czynników wskazuje na to, że w dzisiejszej technicznej kul-
turze człowiek, zamiast urzeczywistniać swoje człowieczeństwo, zatra-
cił samego siebie i nie jest zdolny do nadania sensu swojej egzystencji. 
Stąd potrzeba nowej interpretacji współczesnego świata i historii: po-
przez Chrystusa możemy zrozumieć historię. Nie jest to interpretacja 
abstrakcyjna czy książkowa, lecz interpretacja, która pochodzi z nowej 
antropologii otrzymanej poprzez dar wiary. Możemy przywołać słowa 
papieża: „Wiara, która nie staje się kulturą, jest wiarą nie w pełni przy-
jętą, nie w całości przemyślaną, nieprzeżytą wiernie”95. Jan Paweł II nie 
waha się twierdzić, że ratunek dzisiejszej kultury znajduje się w chrze-
ścijaństwie, w osobie Jezusa Chrystusa, który dla człowieka oddał sa-
mego siebie i przez to przywrócił mu zagubioną godność i wielkość. 
Przez to Bóg objawił nie tylko prawdę o sobie samym, lecz także naj-
głębszą prawdę o człowieku. Fundamentem istoty ludzkiej jest pra-
gnienie Boga. To pragnienie człowiek rozpoznaje w sobie i może je 

95 Jan Paweł II, Powołanie do życia Papieskiej Rady do spraw Kultury, List do Kardy-
nała Sekretarza Stanu A. Casaroli Rzym 20.05.1982, w: Wiara i kultura…, s. 148. 



3815Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

przyjąć albo odrzucić, choć to nie zmienia jego ontologii, to pragnie-
nie pozostaje w człowieku. W swej naturze człowiek jest otwarty na 
Tajemnicę. Dla papieża chrześcijaństwo posiada podstawową prawdę, 
w Chrystusie, dziś i zawsze, człowiek posiada godność dziecka Bożego 
i poznaje ostatecznie prawdę o swoim istnieniu. Na tym polega no-
wość myśli Jana Pawła II, która stanowi punkt zwrotny we współcze-
snej mentalności. Tożsamość chrześcijańska jest autentyczna, jeśli staje 
się kulturą. 

Jan Paweł II otwarty na świat artystów: stronę rekapitulacji myślenia 
Jana Pawła II o kulturze i  chrześcijańskich inspiracjach dla sztuki 
Abstrakt
Celem artykułu jest ukazanie relacji Jana Pawła II ze środowiskami artystów 
i twórców. Autor koncentruje się na papieskim nauczaniu, którego główne 
napięcie tematyczne konsoliduje się wokół szeroko rozumianego świata kultu-
ry. W pierwszej części skupia się na charakterystyce kultury współczesnej, by 
następnie przejść do ukazania kluczowego wymiaru, który dynamizuje kształt 
obecnych projektów artystycznych i kulturalnych. W części drugiej zajmu-
je się definicją kultury wypracowaną przez Jana Pawła II. Wnioski wynikające 
z przeprowadzonych analiz są następujące. Jan Paweł II cechujący się otwarto-
ścią wobec świata artystycznego wskazuje, iż współczesna kultura kształtowana 
jest przez błąd antropologiczny, który jest następstwem niewłaściwego pojmo-
wania człowieka, jedynie w kategorii bytu autonomicznego. Stąd podstawową 
formą aktywnej obecności Jana Pawła II w przestrzeni działań twórczych stała 
się głęboko przemyślana próba zdefiniowania kultury w oparciu o antropologie 
chrześcijańską. 

Słowa kluczowe: Jan Paweł II, człowiek, kultura, antropologia



382 5 Łukasz Piórkowski

John Paul II’s Openness to the World of Artists: 
Towards a Recapitulation of John Paul II’s Thinking on Culture 
and Christian Inspirations for Art 
Abstract
The aim of the article is to show the relationship between John Paul II and the 
communities of artists and creators. The author focuses on the papal teaching, 
the main thematic tension of which focuses on the broadly understood world of 
culture. In the first part, it focuses on the characteristics of contemporary culture, 
and then moves on to showing the key dimension that dynamizes the shape 
of current artistic and cultural projects. In the second part, he deals with the 
definition of culture developed by John Paul II. The conclusions resulting from 
the conducted analyses are as follows. John Paul II, characterized by openness 
towards the artistic world, points out that contemporary culture is shaped by an 
anthropological error, which is a consequence of an incorrect understanding of 
man, only in the category of autonomous being. Hence, the basic form of John 
Paul II’s active presence in the space of creative activities was a deeply thought-
out attempt to define culture based on Christian anthropology. 

Keywords: John Paul II, man, culture, anthropology

Bibliografia
Abebe A.Y., Personalistyczna teologia kultury, Wydawnictwo Naukowe UKSW, 

Warszawa 2022.
Baldwin E., Longhurst B., Mccracken S., Ogbarn M., Smith G., Wstęp do kulturo-

znawstwa, Wydawnictwo Zysk i S-ka, Poznań 2007.
Bartnik Cz.S., Polska w epoce upadku kultury euroatlantyckiej, Wydawnictwo Stan-

druk, Lublin 2018.
Bednarska M., Personalistyczne uzasadnienie skutecznej komunikacji, „Studia Socia-

lia Craconiensia” 2015, t. 7, nr 1(12), s. 115–139.



3835Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

Bortkiewicz P., Ideowy obraz współczesnej kultury euroatlantyckiej, w: Moralne aspek-
ty przemian cywilizacyjnych, J. Nagórny, A. Derdziuk (red.), Wydawnictwo 
Diecezjalne w Sandomierzu, Lublin 2001.

Bortkiewicz P., Postmodernistyczna destrukcja kultury moralnej, w: Postmodernizm 
wyzwanie dla chrześcijaństwa, Z. Sareła (red.), Pallottinum, Poznań 1995, 
s. 28–49. 

Borto P., Ekumeniczny wymiar pontyfikatu Jana Pawła II, w: Pontyfikat odnowy. Jak 
Jan Paweł II zmieniał Kościół, D. Wąsek, M. Gilski, Ł. Piórkowski (red.), Wy-
dawnictwo «scriptum», Kraków–Wadowice 2024, s. 291–322.

Borutka T., Nauczanie Jana Pawła II i jego rola w procesie interrogacji europejskiej, w: 
Święty Jan Paweł II i Robert Szuman. Patroni zjednoczonej Europy, T. Graff 
(red.), Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie. Wydawnictwo Na-
ukowe, Kraków 2024, s. 155–206.

Boski P., Kulturowe ramy zachowań społecznych, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 2009.

Bramowski J., Wyzwalająca moc pokuty chrześcijańskiej. Studium teologiczno-moral-
ne, Bernardinum, Pelplin 2004.

Bronk A., Krajobraz postmodernistyczny, „Ethos” 1996, t. 9, nr 1–2, s. 62–91.
Bronk A., Zrozumieć świat współczesny, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1998.
Burghardt M., Wadowickie korzenie Karola Wojtyły, Wadowickie Centrum Kultury, 

Wadowice 2013.
Buttiglione R., Myśl Karola Wojtyły, Instytut Jana Pawła II KUL, Lublin 2010.
Carrier H., Ewangelia i kultura. Od Leona XIII do Jana Pawła II, Wydawnictwo 

Pallottinum, Rzym–Warszawa 1990.
Chudy W., Moderniści, postmoderniści i inni, „Ethos” 1996, t. 9, nr 1–2, s. 5–17. 
Czajkowski J., Człowiek w nauce Jana Pawła II, Dom Polski Jana Pawła II, Rzym 

1983.
Dawson Ch., Kultura i religia, Instytut Wydawniczy PAX, Warszawa 1959.
Ferfoglia S., Jana Pawła II Filozofia kultury i wychowania, Wydawnictwo Św. Stani-

sława, Kraków 2007.
Finkielkraut A., Porażka myślenia, M. Ochab (tłum.), Państwowy Instytut Wydaw-

niczy, Warszawa 2023. 
Forte B., Istota chrześcijaństwa, K. Kozak (tłum.), Lublin 2007.
Grygiel W.P., W poszukiwaniu „nowego” Akwinaty: Jan Paweł II a relacje pomię-

dzy nauką i wiarą, w: Pontyfikat odnowy. Jak Jan Paweł II zmieniał Kościół, 
D. Wąsek, M. Gilski, Ł. Piórkowski (red.), Wydawnictwo «scriptum», Kra-
ków–Wadowice 2024, s. 391–424. 



384 5 Łukasz Piórkowski

Grzegorczyk A., Postmodernizm przeciwko prawdzie, „Ethos” 1996, t. 9, nr 1–2 
s. 145–179.

Jan Paweł II, Dokonać syntezy wiary i kultury. Przemówienie do przedstawicieli kato-
lickiego świata uniwersyteckiego w Meksyku, Guadalupe 03.01.1979, w: Wia-
ra i kultura, M. Radwan, S. Wylężek, T. Gorzula (red.), Fundacja Jana Pawła 
II, Rzym-Lublin 1988, s. 14–17.

Jan Paweł II, Encyklika Redemptor hominis, 04.03.1979.
Jan Paweł II, Encyklika, Fides et ratio, 14.09.1998.
Jan Paweł II, Kościół – twórca kultury w stosunkach z dzisiejszym światem. Przemówie-

nie do członków Papieskiej rady do spraw kultury, Rzym 18.01.1983, Wiara 
i kultura, M. Radwan, S. Wylężek, T. Gorzula (red.), Fundacja Jana Pawła II, 
Rzym–Lublin 1988, s. 185–192.

Jan Paweł II, Kultura służy wyniesieniu człowieka i rozwojowi współpracy miedzy na-
rodami. Przemówienie do intelektualistów, Coimbra 15.05.1982, w: Wiara 
i kultura, M. Radwan, S. Wylężek, T. Gorzula (red.), Fundacja Jana Pawła II, 
Rzym–Lublin 1988, s. 137–145.

Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego Jana Pawła II do artystów. Do tych, którzy 
z pasji i poświęceniem poszukują nowych „epifanii” Piękna, aby podarować je 
światu w twórczości artystycznej, Wydawnictwo TUM, Poznań 2005.

Jan Paweł II, Nowe przymierze między Kościołem a kulturą. Spotkanie z przedstawi-
cielami świata kultury i nauki, Wilno 05.09.1993, „L’Osservatore Romano” 
1993, nr 12, s. 17.

Jan Paweł II, Posynodalna adhortacja Ecclesia in Europa, data.
Jan Paweł II, Powołanie do życia Papieskiej Rady do spraw Kultury, List do Kardy-

nała Sekretarza Stanu A. Casaroli, Rzym 20.05.1982, w: Wiara i kultura, 
M. Radwan, S. Wylężek, T. Gorzula (red.), Fundacja Jana Pawła II, Rzym–
Lublin 1988, s.146–152.

Jan Paweł II, Przemówienie do Papieskiej Rady ds. Kultury – 14.03.1997. O syntezę 
wiary i kultury, w: Jan Paweł II, Dzieła zebrane tom V, Wydawnictwo M, 
Kraków 2008, s. 783–784.

Jan Paweł II, Przemówienie do Papieskiej Rady ds. Kultury- 12.01.1990. Jaką przy-
szłość mamy budować?, w: Jan Paweł II, Dzieła Zebrane tom V, Wydawnictwo 
M, Kraków 2008, s. 773–775. 

Jan Paweł II, W dziele kultury Bóg zawarł przymierze z człowiekiem. Przemówienie do 
przedstawicieli świata kultury, Rio de Janeiro 01.08.1980, w: Wiara i kultura, 
M. Radwan, S. Wylężek, T. Gorzula (red.), Fundacja Jana Pawła II, Rzym–
Lublin 1988, s. 69–74.



3855Jan Paweł II otwarty na świat artystów…

Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury, Przemówienie w UNESCO, Paryż 02.06 
1980 r, w: Jan Paweł II. Dzieła zebrane tom X, Wydawnictwo M, Kraków 
2008, s. 99–108.

Jan Paweł II, Zaproponujcie światu model cywilizacji chrześcijańskiej. Przemówie-
nie do świata kultury, Quito, 30.01.1985, w: Wiara i kultura, M. Radwan, 
S. Wylężek, T. Gorzula (red.), Fundacja Jana Pawła II, Rzym-Lublin 1988, 
s. 267–275.

Kocik L., Rodzina w obliczu wartości i wzorów życia ponowoczesnego świata, Oficyna 
Wydawnicza AFM, Kraków 2006. 

Leconte B., Pasterz, Wydawnictwo Znak, Kraków 2006.
Mariański, Religia i Kościół miedzy tradycją i ponowoczesnością. Studium socjologicz-

ne, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków 1997.
Mazanek J., Refleksje o filozoficznych źródłach sekularyzacji i sekularyzmu, „Studia 

Nauk Teologiczych” 2014, t. 9, s. 55–78.
Michałowska D., Artysta-Kapłan, w: Pięknie jest służyć. Dziedzictwo duchowe Jana 

Pawła II, A. Dobrzyński (red.), Fundacja Jana Pawła II Ośrodek Dokumen-
tacji i Studium Pontyfikatu, Rzym 2013, s. 42–57.

Orzeszyna J., Przeslanie moralne Jana Pawła II, w: Człowiek droga Kościoła, K. Gryz 
(red.), Wydawnictwo Św. Stanisława, Kraków 2004, s. 5–21. 

Pokrywka M., Antropologiczne podstawy moralności małżeństwa i rodziny, Wydaw-
nictwo KUL, Lublin 2010.

Rożdżeński R., Najważniejsza sprawa myślenia, Wydawnictwo Naukowe PAT, Kra-
ków 2006.

Skrzypczak R., Personalista na Soborze. Karol Wojtyła klucz do odczytania i realizacji 
Vaticanum II, w: Karol Wojtyła – Jan Paweł II człowiek Soboru Watykańskie-
go II, M. Białkowski (red.), Jagielloński Instytut Wydawniczy, Toruń 2023, 
s. 84–92. 

Szahaj A., Co to jest postmodernizm, „Ethos” 1996, t. 9, nr 1–2, s. 65–84.
Tytko M., Artysta w koncepcji Jana Pawła II w Liście do artystów, „Religious and Sa-

cred Poetry. An International Quarterly of Religion, Culture and Education” 
2013, no. 2(2), s. 117–142.

Weigel G., Kres i początek. Papież Jan Paweł II – zwycięstwo wolności, ostatnie lata , 
dziedzictwo, Wydawnictwo Znak, Kraków 2012.

Weigel G., Świadek nadziei. Biografia papieża Jana Pawła II, Wydawnictwo W dro-
dze, Poznań 2024.

Wojtyła K., Chrześcijanin a kultura, „Znak” 1964, nr 10, s. 1153–1157.



386 5 Łukasz Piórkowski

Zbielski J., „Dyktatura relatywizmu” we współczesnym świecie, w: Wartości moralne 
w kontekście współczesnego sekularyzmu, J. Gocko (red.), Wydawnictwo Na-
ukowe KUL, Lublin 2007, s. 60–73.

Zdybicka Z., Udział filozofii (metafizyki) w interpretacji religii, w: Metafizyka i reli-
gia, W. Kowalski, T. Obolevitch (red.), Wydawnictwo PAT, Kraków 2007, 
s. 7–21.

Zwoliński A., Człowiek jako plan, „Społeczeństwo” 2018, nr 1, s. 85–110. 
Żukowska-Gardzińska D., O przywództwie Jana Pawła II, w: Święty Jan Paweł II 

i Robert Schuman. Patroni zjednoczonej Europy, T. Graff (red.), Uniwersytet 
Papieski Jana Pawła II w Krakowie. Wydawnictwo Naukowe, Kraków 2024, 
s. 207–217.

Nota biograficzna

Łukasz Piórkowski – inspirujący rekolekcjonista, ceniony duszpasterz, za-
angażowany w ruchy odnowy Kościoła. Doktor nauk humanistycznych 
w zakresie nauki socjologiczne. Popularyzator dziedzictwa Karola Wojtyły 
– Jana Pawła II. Coach i konsultant prowadzący szkolenia w zakresie efek-
tywności osobistej, autor projektów o rozwoju duchowym i emocjonalnym. 
Współtworzy i prowadzi programy publicystyczne o tematyce religijnej w te-
lewizji publicznej. Studia z zakresu Zarządzanie Kulturą ukończył na Uni-
wersytecie Jagiellońskim. Program Executive MBA ukończył na Politechnice 
Krakowskiej. Odznaczony przez Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowe-
go odznaką honorową „Zasłużony dla Kultury Polskiej”. Dyrektor Muzeum 
Dom Rodzinny Ojca Świętego Jana Pawła II w Wadowicach. Główne ob-
szary zainteresowań badawczych: dziedzictwo Karola Wojtyły – Jana Pawła 
II, współczesne teorie socjologii małżeństwa i rodziny, socjologia moralności 
i wartości, problemy społeczne i ich diagnozowanie, socjologia i antropolo-
gia Internetu, kultura cyfrowego narcyzmu. Ostatnio opublikował Małżeń-
stwo i rodzina w okresie transformacji ustrojowej w Polsce (2023). Prezbiter 
archidiecezji krakowskiej.



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


